


CHARAKTER — JEGO POJĘCIE 

I WYCHOWANIE



BIBLJO TEKA  DZIEL PED A G O G ICZN Y CH
ROK VI Nr. 28

GEORG KERSCHENSTEINER

CHARAKTER
JE G O  P O J Ę C I E  I W Y C H O W A N I E

Z POPRAWIONEGO IV WYD. NIEMIECKIEGO PRZEŁOŻYŁ

ALFRED TOM

NAKŁADEM „ N A S Z E J  K S I Ę G A R Ń  I", SP.  AKC. 
ZWIĄZKU NAUCZYCIELSTWA POLSKIEGO 

WARSZAWA, 1932.



Zakt. G raf. „N A SZ A  D R U K A R N IA ”, W a rsza w a , S ien n a  15.

PRZEDMOWA DO WYDANIA CZWARTEGO

Minęło blisko dwadzieścia lat od chwili, kiedy pytanie: 
co musi być podstawą indywidualności, aby wychowanie 
uczynić z  niej mogło charakter moralny— doprowadziło mnie 
do badań, z  których zdaje sprawę książka niniejsza. Pyta­
nia tego, o ile mi wiadomo, nikt inny w ciągu tego czasu nie 
podejmował, jakkolwiek właśnie nowsze badania, dotyczące 
typów indywidualności, nasuwały je każdemu pedagogowi. 
Od lat stu jedynie Herbart i Dewey usiłowali odpowiedzieć 
na to pytanie. Z drugiej zaś strony, nie odezwały się zasad­
nicze zarzuty przeciw wynikom moich badań, ani też mnie 
samego ponowne przemyślenie owego zagadnienia nie do­
prowadziło do wyników zasadniczo odmiennych.

Mimo to jednak konieczność ogłoszenia wydania czwar­
tego zmusiła mnie do poczynienia znacznych zmian, przede- 
wszystkiem w trzech pierwszych rozdziałach. Mam nadzieję, 
że zmiany te przyczyniły się do ulepszenia mego dzieła. 
Skłoniły mnie do ich podjęcia poczęści moje badania, doty­
czące teorji wykształcenia, które ukazały się w tym okresie, 
poczęści zaś nowe charakterologje lub badania typów indy­
widualności. Ażeby przez uwzględnienie tych studjów nie 
powiększać rozmiarów książki, skróciłem znacznie różne roz-



ważania z poprzednich wydań, te mianowicie, do których 
nie powracałem już w dalszych rozdziałach mej pracy. W ten 
sposób książka przybrała wprawdzie częściowo odmienną 
postać, która jednak, jak sądzę, już pozostanie niezmie­
niona.

Monachjum, w maju r. 1929

PRZEDMOWA DO WYDANIA PIERWSZEGO

Im uważniej przyglądamy się walce o nowe ukształto­
wanie szkolnictwa, im bardziej usiłujemy przytem wyjaśnić 
sobie właściwe środki, drogi i cele, tern łatwiej dochodzimy 
do przekonania, że przeważnie walki o szkołę toczą się dla­
tego, iż walczący spierają się o pojęcia niejasne, albo dla­
tego, że jedni z  tym samym wyrazem łączą pojęcie, zasadni­
czo różne od tego, które inni mają na myśli. Większość pe­
dagogicznych haseł bojowych zahacza o symbole pojęciowe, 
dopuszczające wielorakie komentarze, ponieważ symbole te 
nigdy nie były ściśle badane, albo też dlatego, że dzisiejsza 
nasza znajomość podstawowych faktów życia duchowego 
nie wystarcza jeszcze do określenia ich w sposób ścisły, albo 
wreszcie dlatego, że są tak zastarzałe, utarte i niejako wyssa­
ne z mlekiem matki, iż sądzimy, że posługując się temi wy­
razami, wydajemy i przyjmujemy dobrze znaną monetę.

Takiemi symbolami pojęciowemi są: wykształcenie har­
monijne, wykształcenie humanistyczne, wykształcenie reali­
styczne, wykształcenie ogólne, wykształcenie religijno-moral­
ne, wychowanie obywatelskie, szkoła pracy, szkoła książko­
wa, przedewszystkiem jednak pojęcie kształcenia charakteru, 
które we wszystkich tych pojęciach odgrywa bądź większą, 
bądź też mniejszą rolę.



8
Żadne z tych pojęć nie jest zarysowane jasno, mocno, 

wyraźnie. Kilkakrotnie próbowałem poddać starannej kry­
tyce pojęcie wychowania obywatelskiego (por. zwłaszcza 
książkę mą p. t. „Pojęcie wych. obyw.”). Lecz i tutaj rychło 
musiałem tego doświadczyć, że treść wyrazu blednie i zmie­
nia się z  chwilą, gdy masy podejmą go jako okrzyk bojowy, 
i że to, za co się walczy, jest czemś zgoła innem od tego, 
co wyraz ten pierwotnie oznaczał. Wszelkie trudne pojęcia 
z biegiem czasu zmieniają się same przez się wraz z kulturą 
ludzką, gdy tylko większość ludzi bierze je wraz z odpowied­
nim wyrazem w pozorne posiadanie; lecz pomijając to, mają 
one właściwość stawania się hasłami, których wskutek ułud­
nego ich brzmienia każdy używa, a które na większość ludzi 
wywierają urok tern bardziej nieprzeparty, im więcej przy­
lgnęło do nich wartości uczuciowych zamiast poznawczych.

Jeżeli ktoś oświadcza, że celem wszelkiego wychowa­
nia i wszelkiego nauczania jest wykształcenie charakteru, 
to — niezależnie od tego, gdzie to mówi, czy wobec uczo­
nych czy nieuczonych, reformatorów szkolnictwa czy zacho­
wawców —• może być pewien poklasku, o ile tylko potrafi 
dobrać do tego tekstu odpowiednią muzykę. Wszyscy ludzie 
pragną posiadać charakter; nikt nie chce uchodzić za nie­
godnego zaufania. Dlaczegóżby wykształcenie charakteru 
nie miało być celem wszelkiego wychowania? Wszyscy pra­
wie ludzie już kiedyś w życiu doświadczyli na sobie dobro­
dziejstwa doskonałego charakteru bądź dzięki temu, że sami 
go posiadają, bądź też, że w zetknięciu z innymi przypadło 
im błogosławieństwo takiego charakteru. Czemużby więc 
charakter nie miał być dla każdego istotną wartością?

Ale co to jest kształcenie charakteru? Wiemy zapew­
ne, czem jest niezawodny charakter ze względu na widoczne 
postępki, aleśmy dotąd bardzo niewiele lub wcale nie badali, 
ku którym siłom duszy musimy się zwrócić, aby wychowanek

9
nasz posiadł wartościowy charakter. Brak nam przede- 
wszystkiem zbadania rodzaju i natury sił, leżących poza czy­
nami, nie znamy - p s y c h o f i z y c z n e g o  zasobu wła­
ściwości, który poczytać możemy jako z a d a t e k  c h a ­
r a k t e r u .

Badanie to od wielu już lat wydawało mi się konieczne. 
Poważni nasi pisarze psychologiczni — z wyjątkiem Wilhelma 
Volkmann’a („Podręcznik psychologji ze stanowiska realiz­
mu”, 1894) — mimochodem tylko omawiają zagadnienie 
charakteru psychofizycznego. Również i ci,co napisali osob­
ne prace o temperamentach, charakterach, indywidualno­
ściach, jak T. Ribot, Krzysztof Sigwart, Alfred Fouillée, 
Juljusz Bahnsen i inni, albo nie zapuszczali się w psycho- 
logję sił duchowych, na których się opiera zadatek charakte­
ru, jak Ribot i Sigwart, którym szło jedynie o czystą feno­
menolog ję indywidualności, albo też nie poznali właściwych 
źródeł owego zadatku, a co najwyżej — poznali je w stop­
niu niedostatecznym.

Tak więc zrobiłem próbę ustalenia pojęcia: „charak­
ter”. Nie szło o jakieś wyczerpujące rozczłonkowanie po­
jęcia charakteru m o r a l n e g o .  Co się tyczy strony 
f o r m a l n e j  tego charakteru, pojęcie jego dawno 
już jest jasno zarysowane. To ów stały ustrój duszy, 
dzięki któremu wszelkie akty woli są określone jednoznacz­
nie przez utrwalone w tej duszy zasady, odpowiadające pra­
wu moralnemu danej epoki. Szło tedy o zbadanie, jaki za­
sób sił psychicznych ma być owym z a d a t k i e m ,  z któ­
rego wogóle m o ż e  się rozwinąć charakter. Dalej szło 
znów o to, by dzięki poznaniu tej grupy dyspozycyj uzyskać 
wytyczne, do których ma się stosować zarówno wychowanie 
rodzinne, jak i szkolne, jak wreszcie i samowychowanie, — 
iżby można było zabrać się z powodzeniem do wykształcenia



10
charakteru, o ile szczęśliwa harmonja dyspozycyj nie sprzyja 
i bez tego samouctwu w tej dziedzinie.

Kiedy przed laty dwunastu ogłaszałem swą książkę
0 „Wychowaniu obywatelskiem młodzieży niemieckiej”, było 
dla mnie rzeczą jasną, że całe nasze niemieckie szkolnictwo 
publiczne należy organizować pod kątem kształcenia cha­
rakteru w nieskończenie wyższym stopniu, niż to się dzieje 
obecnie. A gdym w ciągu swej działalności urzędowej usi­
łował szkolnictwu ludowemu i dokształcającemu miasta Mo­
nach jum nadać formy, które w styczniu roku 1908 w Zury­
chu nazwałem „szkołą pracy”, wówczas ze wszystkich sił 
dążyłem znów do tego, by z  tych szkół uczynić dla mas 
szkoły kształcenia charakteru. Tak oto badanie pojęcia 
,,charakter” wraz z  obu poprzedniemi: badaniem p o j ę ­
c i a  w y c h o w a n i a  o b y w a t e l s k i e g o  oraz ba­
daniem p o j ę c i a  s z k o ł y  p r a c y  — stanowią o tyle 
jedną całość, że jedno z konieczności wyrosło z  drugiego,
1 że wyniki każdego z tych trzech badań mają również zna­
czenie dla obu pozostałych.

Monachjum, Boże Narodzenie r. 1911

C z ę ś ć  p i e r w s z a
BADANIA CHARAKTEROLOGICZNE



I. ZNACZENIE WYRAZU „CHARAKTER”

Z wyrazem „charakter” zdawiendawna łączymy różne 
pojęcia. Wieloznaczność taka — która obok niewartościo- 
wanych obejmuje również pojęcia wartościowane — wpro­
wadziła zwłaszcza w naszych czasach zamęt do teoryj pe­
dagogicznych o kształceniu charakteru. W pierwotnem 
znaczeniu [po grecku „charakter” — znamię (1)] używa się 
dziś tego wyrazu w niektórych językach przedewszystkiem 
w zastosowaniu do nauk przyrodniczych. Mówi się tam o cha­
rakterze wątrobowców, krzemianów, ssaków, ras końskich 
albo psich, nazywa się też poszczególne części składowe 
tego charakteru — „charakterami” lub cechami przedmio­
tu. W tym wypadku sama już suma „charakterów” wyzna­
cza charakter. Przez nią zjawisko danej rzeczy jest okre­
ślone jednoznacznie pod względem przyrodoznawczym.

W podobnem znaczeniu mówimy o charakterze archi­
tektury, muzyki, krajobrazu, pogody, urzędu, stanowiska, 
tylko że cechy są tutaj naogół mniej określone i wyczerpu­
jące, tak iż „charakter” częstokroć nie wydaje się już jedno­
znacznym, w każdym zaś razie — nie jest ostro zarysowany.

W obu jednak wypadkach poszczególne cechy lub 
rysy charakterystyczne, prowadzące nas do wniosku logicz­
nego, są bezpośredniemi c z ę ś c i a m i  s k ł a d o w e m i  
przedmiotu, który nazywamy charakterem. Pojęcie cha­
rakteru jest tutaj n i e w a r t o ś c i o w a n e ;  jest ono



14
samem tylko pojęciem faktu. Wyrazem „charakter” obej­
mujemy tutaj grupę cech zewnętrznych. Cechy te mogą 
być zarówno zależne, jak i niezależne od siebie. Ilekroć 
używamy wyrazu „charakter” w tern znaczeniu, powinnibyśmy 
mówić nie wprost o charakterze, lecz o c h a r a k t e r z e  
f o r m a l n y m  danej rzeczy. „Charakter” rasowy np. lu­
dzi lub zwierząt domowych, „charakter” krajobrazowy pew­
nych form geograficznych, „charakter” stylowy architektury 
egipskiej, gotyckiej, romańskiej i t. d. — to takie charaktery 
formalne.

Inną treść otrzymuje ten wyraz, kiedy mówimy o cha­
rakterze człowieka w y c h o w a n e g o .  Mamy wtedy na 

: myśli ów stały ustrój duszy, dzięki któremu każdy akt woli 
określony jest jednoznacznie przez zasady lub maksymy, 

^ w  tej duszy utrwalone (2). O ile zasady te są zgodne z ko­
deksem obyczajowym danej epoki i społeczności, społecz­
ność ta nadaje charakterowi miano obyczajnego, przez co 
pragnie zarazem oznaczyć pewną w a r t o ś ć .  Czy ten 
charakter obyczajny jest zarazem charakterem moralnym — 
to już inna sprawa. Jeżeli się z nim nie zgadzają, w takim 
razie dana społeczność zwykła nazywać ten charakter nie- 
obyczajnym, przez co, z drugiej strony, nie jest jeszcze 
stwierdzone, że jest on też bezwarunkowo charakterem nie­
moralnym. Jeśli nie można zauważyć jednakowych we 
wszelkich wypadkach zasad postępowania, jeśli postępo­
wanie to wskutek swej dowolności jest raczej dla uważnego 
spostrzegacza zgoła nieobliczalne, w takim razie nietylko 
dana doba i społeczność, lecz wszyscy wogóle nazywają 
daną jednostkę człowiekiem „bez charakteru” i chcą przez 
to zarazem zaznaczyć pewien b r a k  w a r t o ś c i .  Czy 
jednak ona istotnie jest bez charakteru, to wymagałoby 
jeszcze dokładniejszego zbadania. Jeśli bowiem sprzeci­

wiają się sobie czyny, nie dotyczy to koniecznie ostatecz­
nych motywów.

Tak więc pojęcie charakteru jest tutaj w a r t o ś c i o ­
w a n e  bądź w sensie dodatnim, bądź ujemnym. Również 
nie chodzi już li tylko o a g r e g a t ,  zespół mieszczących 
się obok siebie cech, lecz i o s p o s o b y  d z i a ł a n i a  
świadomości. Jeżeli te sposoby działania, rozważane ze sta­
nowiska etyki lub logiki, zgadzają się z sobą, jeśli więc 
mają one — na podobieństwo różnych działających na ten 
sam punkt sił przyrody — stale jednakową wypadkową, 
wówczas danemu człowiekowi przyznajemy charakter, 
w przeciwnym razie — charakteru mu odmawiamy. O ile 
w wyrazie „charakter” chodzi nam o to pojęcie, -powinniśmy 
zawsze mówić o charakterze „etycznym” lub „logicznym” — 
w przeciwstawieniu do samego tylko formalnego. Jest to 
c h a r a k t e r  w c i a ś n i e j s z e m  z n a c z e n i u ,  
w sensie etycznej lub logicznej oceny.

Ukształtowanie charakteru jest więc tutaj zależne od 
jakości zasad przedmiotowych lub podmiotowych, które 
w sposób trwały wytyczają wolę. Skończone charaktery 
w tym sensie to ideały etyczne. Najlepszy nawet charakter 
pozostaje zawsze jedynie tylko zbliżeniem się do tego wzo­
ru, niejako na wzór linji asymptotycznej. Ten bowiem 
trwały ustrój duszy, ten indywidualny układ — czy struk­
tura — wartości, pozwalający zdobyte samodzielnie lub też 
przekazane, lecz całkowicie przejęte zasady uznawać stale 
za bezwzględnych rozkazodawców, musi być zdobywany 
w ciągłej walce z wrodzoną nam naturą. Dotyczy to nie­
tylko charakteru moralnego, lecz i niemoralnego. Jak 
altruista poskramia swoje złe popędy, podobnie skończony 
egoista musi hamować dobre. „Żaden charakter nie zabez­
piecza sam siebie, lecz każdy pragnie być skończonym cha­
rakterem w każdym punkcie i czasie. Im bardziej chęć ta

—  15 —



16
musi się jeszcze rozpierać, tem charakter jest mniej wykoń­
czony... Im dalej posunęła się naprzód i rozwinęła tkanina 
zasad, tem cichszą stawać się może towarzysząca temu 
wola. Nigdy coprawda towarzyszenie to nie powinno cał­
kiem zniknąć, gdyż samo tylko przyzwyczajenie do pano­
wania nad sobą nie zdoła dać rękojmi, że nas nie zaskoczą 
nagłe afekty i nie opanują podstępnie dojrzewające powoli 
skłonności” (3).

Osobliwość tego drugiego pojęcia polega na tem, że 
cechy zewnętrzne, widome postępki, prowadzące nas do 
wnioskowania o danym charakterze moralnym lub niemo­
ralnym, n i e  są częściami składowemi charakteru. Z tych 
widomych postępków człowieka wysnuwamy tutaj wniosek 
o jego charakterze, t. zn. z rzeczy zewnętrznych wnosimy 
o jego wewnętrznym ustroju duchowym. Postępków jednak 
bodajże nie można nazywać częściami składowemi ustroju 
duszy, t. zn. jej struktury wartości, podobnie jak ruch osio­
wy dynamomaszyny bynajmniej nie jest częścią składową 
prądu elektrycznego, który przez nią płynie. Co więcej, 
postępki nie muszą nawet znamionować właściwej istoty 
rzeczywistego ustroju duszy. Istnieją metody wychowaw­
cze, które, wcześnie rozpoczęte i dość wytrwale przepro­
wadzane, wytwarzają u pewnych ludzi — właśnie pod 
względem woli słabo uzdolnionych — nawyknienia, nie od­
powiadające prawdziwemu charakterowi człowieka, t. zn. 
jego wewnętrznemu ustrojowi duchowemu, nawyknienia, 
które nie wypłynęły z potrzeby wewnętrznej. Postępki, wy­
nikające z różnych celowych nawyknień, nie są nieomylnem 
odzwierciedleniem charakteru, jakkolwiekby regularnie po­
wracały całemi latami. Mogą później nastąpić fazy, w któ­
rych nawykowe czyny, powstałe nie z w ł a s n y c h  po­
trzeb, popędów, skłonności, ale z przymusu, stopniowo prze­
staną dochodzić do skutku, a nawet mogą zajść wypadki,

17
gdy nagle wyłoni się postępek, wręcz przeciwny temu, ja­
kiego można się było spodziewać na zasadzie zachowywa­
nia się dotychczasowego. Mówimy wtedy: „Ten człowiek 
stał się zagadką”, albo: „Zmienił charakter”. Może nale­
żałoby raczej powiedzieć, że prawdziwy jego charakter 
przedarł się poprzez „etyczny” lub „nieetyczny” krępujący 
kaftan, którym obezwładniło go wcześniejsze wychowanie. 
Wszędzie, gdzie przyzwyczajenia powstają pod silnym przy­
musem, brak nam możności wnioskowania pewnego o cha­
rakterze na podstawie nawykowego postępku. Gdzie przy­
musowi przeciwstawia się tajna głęboka odraza, może wy­
tworzyć się obłudne nawyknienie, które nie dotrzyma placu, 
gdy ustanie przymus. Stąd niebezpieczeństwo, które wisi 
nad przymusem wychowawczym przedewszystkiem w spra­
wach religijnych i moralnych, o ile wychowaniu nie uda się 
równocześnie wzmocnić, wzgl. wytworzyć skłonności, któ­
rych słabość lub zgoła brak spowodowały użycie owego 
przymusu. Nietylko przeszkadza on temu, by wychowanek 
nauczył się rozumieć własną istotę, a później mógł nawiązać 
do tego wychowywanie samego siebie, lecz przedewszyst­
kiem łudzi wychowawcę co do możliwości i granic jego 
pracy pedagogicznej. Możliwości te i granice zależą głów­
nie od w r o d z o n e g o  zasobu zdolności fizycznych 
i psychicznych oraz od rozwijających się z nich właściwości, 
a jest to zasób w każdej poszczególnej jednostce — od­
mienny.

Znamy naogół najważniejsze z przejawiających się 
w naturze ludzkiej dyspozycyj, z których rozwijają się pierw­
sze funkcje duszy, jako też te, co z biegiem rozwoju du­
cha przyłączają się do czynnych już od chwili narodzin. 
Wiemy, jak nieskończenie wiele stopniowań i związków tych 
stopniowań utworzyć mogą owe dyspozycje. Nie możemy 
jednak przynajmniej w jednostce nierozwiniętej_usta-
C h arak ter  —  je g o  p o jęc ie  i w y ch o w a n ie



18
lić dokładnie według rodzaju, stopnia i zakresu — składu 
i organizacji tego zasobu dyspozycyj u każdego zosobna. 
Niezależnie od tego, jak dalece uda się scharakteryzować 
poszczególną jednostkę pod kątem właściwego jej składu 
wrodzonych i później się rozwijających dyspozycyj, z któ­
rych wynika charakter moralny, — wolno przecież indywi­
dualny ten zasób dyspozycyj nazwać wogóle z a d a t k i e m  
jej c h a r a k t e r u .

Otóż, wychowanie nie jest zajęciem, które z danego 
mu zadatku charakteru uczynić może, co chce. Może ono 

'^jedynie wpływać na r o z w ó j  tego wrodzonego zasobu 
dyspozycyj. Nauka o wychowaniu ma ustanowić dla ta­
kiego wpływania normy i prawidła, dzięki którym uda się 
osiągnąć, by ta grupa dyspozycyj pracowała jako j e d n o -  

Il i t e ,  zgodne ognisko siły, t. zn., by w jednakowych wa­
runkach stale rozwijała aktywność swą w kierunku, dają­
cym się zgóry oznaczyć. Czy wszelako wpływanie w kie­
runku zwiększającej się zgodności funkcyj duchowych da 
dobre wyniki, zależy to od składu samegoż zadatku cha­
rakteru. Wychowanie nie może uczynić nic więcej, jak dbać 
o ukształtowanie otoczenia, które dla rozwijającego się stop­
niowo zespołu dyspozycyj stworzy najpomyślniejsze wa­
runki powstania pożądanej jednolitości.

Czem to się jednak dzieje, że mimo pomyślnych wa­
runków wychowawczych wiele jednostek nie osiąga tego, 
co nazywamy charakterem we właściwem znaczeniu, w sen­
sie etyki? Wynikać to może jedynie stąd, że w indywidual­
nym zespole dyspozycyj brak pewnych funkcyj lub też pew­
nych sposobów działania, stanowiących właśnie nieodzowne 
założenie, aby poszczególne elementy zespołu — niejako 
poszczególne siły składowe — dały się skierować ku jedne­
mu punktowi i dzięki temu połączyć w wypadkową, w któ­
rej właśnie objawia się jako całość charakter moralny. Tak

19
oto w sposób naturalny dochodzimy do doszukiwania się — 
w zbiorowym zadatku etycznie lub logicznie ocenionego 
charakteru — pewnej grupy funkcyj lub też sposobów dzia­
łania, na mocy których grupa pozostałych dyspozycyj wraz 
z poszukiwanemi da się połączyć w jednolity kierunek funk­
cji zbiorowej. Całkowity zespół dyspozycyj występuje przy- 
tem, jako poniekąd rozłożony na dwa zespoły cząstkowe, 
z których jeden — wskutek naturalnych swych przymio­
tów — mniej lub więcej opiera się dążeniu do zgodności, 
a drugi — na mocy tkwiących w nim naturalnych przymio­
tów — zmierza właśnie do ujednolicenia wszelkich funkcyj 
zbiorowego zespołu.

Rozkład ten nie jest bynajmniej czemś obcem dla 
świadomości ludzkiej; jest to dawne wyobrażanie sobie 
dwóch dusz, zamieszkujących pierś każdego człowieka: jed­
nej, która go porywa wgórę, drugiej, która go ciągnie wdót; 
jednej, co sądzi i skazuje, drugiej, co jest sądzona i skazywa­
na; jednej, która prze do zgody w świadomości, i drugiej, 
która się tej harmonji sprzeciwia; duszy racjonalnej oraz irra­
cjonalnej.

Zupełny rozbrat między temi dwiema grupami zadat­
ków funkcyj, wyłączający je nawzajem pod każdym wzglę­
dem, nie jest coprawda możliwy, choć tak często, od Pla­
tona aż do Herbarta, czynione były próby zgłębienia istoty 
tych dwu dusz. Wynika to z tego, że właśnie irracjonalne 
funkcje duszy, stapiające się w biegu rozwoju świadomości 
ludzkiej coraz bardziej ze stopniowo dopiero dorastającemi 
funkcjami racjonalnemi, oddają im częstokroć istotną część 
swej siły i różnorodności.

W tym względzie godna jest uwagi i pouczająca pró­
ba Herbarta podzielenia charakteru na stronę p r z e d m i o ­
t o w ą  i p o d m i o t o w ą .  „Rdzeniem strony przedmio­
towej”, powiada on, „jest to, czego człowiek c h c e w y-



20

1

t r w a l e ” (4). Rzecz oczywista, że do tego, czego wytrwale 
chcemy, z początku przynajmniej dążymy dzięki wrodzonym 
instynktom i popędom. Lecz oto naprzeciw tego czynnika 
przedmiotowego staje obserwujący podmiot, który — we­
dług wyrażenia Herbarta — „dzięki nowej, w innym zupeł­
nie pokładzie ducha zrodzonej woli, albo zgadza się z tern, 
czego się wpierw wytrwale chciało, albo mu się sprzeciwia 
Sądzi on, że pierwszą troską wychowania ma być dopro­
wadzenie do porządku przedewszystkiem przedmiotowej 
strony charakteru, formującego się pod jego wpływem i pod 
jego okiem. Wówczas czynnik p o d m i o t o w y  będzie 
mógł dokonać sankcji oraz ostatecznego wyrównania i wy- 
subtelnienia już moralnie zapoczątkowanego charakteru.

Naturalnie, powstaje odrazu pytanie: gdzie i kiedy 
strona przedmiotowa charakteru przestaje się ujawniać, 
a gdzie i kiedy zaczyna się ujawniać podmiotowa? Dalej po­
wstaje pytanie: któreż to funkcje najbardziej i przedewszyst­
kiem wyznaczają stronę przedmiotową, a z których to funk- 
cyj płynie strona podmiotowa? Na to jednak nie daje Her- 
bart odpowiedzi. Mojem zdaniem, jedyną zadowalającą od­
powiedzią na pierwsze pytanie jest: że strona podmiotowa 
zaczyna się już wraz z pierwszem uświadomieniem sobie 
swego „ja”.

Wszelako świadomość swego „ja”, czyli samowie- 
dza — to nic innego, jak szczególny teoretyczny sposób 
działania całej świadomości, która w określonej chwili uwa­
ża za coś przedmiotowego część swej zawartości, przeja­
wiającą się w niej w innym stanie zupełnie lub częściowo'ja- 
ko coś podmiotowego. Również to, co dziś występuje w świa­
domości jako coś podmiotowego wobec czegoś przedmio­
towego, obserwując i osądzając, może jutro samo stać się 
przedmiotem osądu, t. zn. czemś przedmiotowem. Wszyst­
kie trudności co do wzajemnego stosunku przedmiotu i pod-

21
miotu, które Kant w swej filozofji transcendentalnej tak 
świetnie pokonał, przy takim podziale charakteru znów się 
zakradają do zagadnienia wychowania, a przecież niema 
najmniejszej konieczności dokonywania tego właśnie po­
działu, ani też nie ma on szczególnego znaczenia dla rozwią­
zania zagadnienia wychowawczego.

Konieczną natomiast okazuje się rzecz następująca: 
jeśli w indywidualnym związku funkcyj duchowych — nie­
zależnie od kapryśnej obfitości rozbieżnych narazie tenden- 
cyj do działania, płynących z pierwiastkowych instynktów, 
skłonności i pierwotnych uczuć — tkwi możliwość zespole­
nia się wkońcu w zgodnej jedności myślenia i działania, 
tedy możliwości tej szukać należy bądź w istocie wszystkich, 
bądź też poszczególnych funkcyj; jeśli zaś te poszczególne 
funkcje zauważyć się dadzą u k a ż d e g o  normalnego 
człowieka, czy doszedł on do charakteru, czy też nie: to 
znaleźć ją można jedynie w stosunku siły tych funkcyj do 
funkcyj pozostałych.

Doświadczenie uczy, że zbieżność nie tkwi bynajmniej 
w istocie wszystkich uczuć, popędów, instynktów, dążności, 
pożądań, skłonności, że nasze nieokiełznane i nieopanowane 
pierwiastkowe uczucia, instynkty, popędy grożą nam roz­
szczepieniem lub co najmniej w różnych chwilach ukazują nas 
inaczej. Muszą więc istnieć poszczególne określone funkcje 
czy sposoby działania, doprowadzające w pewnych okolicz­
nościach do skutku taką zbieżność, a tern samem i tę istotę 
o jednolitym kierunku, którą nazywamy charakterem w zna­
czeniu ciaśniejszem.

W związku z tern nasuwa się pytanie: które to są za­
datki funkcyj i w jakiej ewentualnie zostają z sobą łącz­
ności? Jeśli możemy określić każdy zosobna, zdaje się rze­
czą celową ująć je razem jako odrębną grupę, której obec­
ność w danym indywidualnym zespole dyspozycyj oznacza



22
wówczas jedynie to, że zespół ten zdolny jest do rozwinię­
cia się w charakter wartościowany. Naprzeciw tej grupy 
staje wtedy sam z siebie ogół pozostałych zadatków funkcyj, 
jako inna grupa, która sama przez się nie nastręcza możli­
wości, aby jednostka w rozwoju swym osiągnęła charakter 
w ścisłem znaczeniu, c h a r a k t e r  f u n k c j o n a l n y ,  
jakkolwiek i one wchodzą w skład procesu kształtowania 
charakteru.

Przedstawmy to zaraz na przykładzie: Herbart uznał 
za istotny zadatek charakteru w ściślejszem znaczeniu pew­
ną funkcję, której nadał osobliwą nazwę „ p a m i ę c i  
w o l i ” (5). Przypuśćmy, że domniemana funkcja jest w isto­
cie określoną jednoznacznie dyspozycją psychiczną, bez któ­
rej nie może być mowy o tem, by jednostka wogóle mogła
0 własnych siłach lub przez wychowanie posiąść charakter. 
Ale w takim razie nasuwa się natychmiast pytanie: na czem 
polega istota tej dyspozycji? czy ona ma naturę prostą, czy 
złożoną, czy są inne jeszcze zadatki funkcyj, stanowiące 
również nieodzowny warunek powstania charakteru w ści­
ślejszem znaczeniu, i w jakim stosunku pozostają one wzglę­
dem siebie oraz względem wspomnianej funkcji? W innem 
miejscu (6) dzieli Herbart ludzi na jednych o ł a t w e j
1 drugich o t r u d n e j  r u c h l i w o ś c i  podłoża du­
chowego i daje pierwszym słabe lub żadne, ostatnim zaś 
większe lub wszelkie widoki zdobycia silnego charakteru. 
W ten sposób oznaczył on ruchliwość podłoża duchowego 
jako inny znów ważny czynnik możliwości charakteru, — 
o ile czynnik ten nie da się sprowadzić do tego, co Herbart
0 dwanaście stron wcześniej nazwał pamięcią woli. O tej 
pamięci woli twierdzi Herbart, że pozostaje ona w najści­
ślejszym związku ze stopniem ruchliwości ducha. Wszelako
1 wraz z temi funkcjami pamięci woli i ruchliwości ducha — 
jeśli tylko są one od siebie niezależne i nie dałyby się na­

23
wzajem do siebie sprowadzić — nie są jeszcze wykryte 
wszystkie źródła zadatku charakteru. Sądzę, że wynika to 
z miarodajnego wprost znaczenia, nadawanego przez Herbar­
ía przy wychowahiu charakteru — t w o r z e n i u  k r ę g u  
m y ś l o w e g o ,  w którem dostrzega on „niemal całość roz- \  
myślnego kształcenia charakteru” .

Utworzenie kręgu myślowego, pomijając już zupełnie 
w i e l o s t r o n n o ś ć ,  której Herbart odeń bezwzględnie 
wymaga, osiąga pożądany skutek jedynie w związku „wie­
lorakiego pogłębienia” z „rozległym namysłem” ; przy utwo­
rzeniu tem jednak wchodzi w rachubę tak wiele funkcyj 
umysłowych, że ponownie zapytać musimy: które z nich są 
nieodzownym warunkiem rzeczywistego rozwoju charakteru, 
które zaś — nie? *

Otóż sądzę, że pytanie, tyczące się elementów z a- 
d a t k u  c h a r a k t e r u ,  nie jest postawione fałszywie. 
Gdybyśmy mogli elementy te wyraźnie od siebie oddzielić, 
wówczas trudne zadanie postępowania wychowawczego, 
które ma na celu ukształtowanie charakteru, a więc coś bar­
dzo złożonego, byłoby sprowadzone do pewnej ilości prost­
szych zadań. Nie chciałbym utrzymywać, że poniższe ba­
dania zupełnie już rozwiążą to zagadnienie. Zbyt dobrze 
uświadamiam sobie zawiłość splotu funkcyj, które psycho- 
logja empiryczna opisuje, jako izolowane i od siebie oddzie­
lone, — iżbym sam miał nie wymagać od siebie największej 
powściągliwości w układaniu ostatecznych twierdzeń.

Zanim jednak spróbujemy rozwiązać pytanie co do 
poszczególnych elementów zadatku charakteru, jest rzeczą 
konieczną wydzielić z pojęcia „charakter” w ściślejszem 
znaczeniu — a więc z pojęcia istoty indywidualnej jednoli­
tej, zgodnie powiązanej i zwróconej ku celom niewzruszo­
nym — inne pojęcie charakteru, które i dziś jeszcze kroczy 
obok tamtego i ustawicznie jest z niem mieszane, pojęcie,



24
którego treść wszelako bynajmniej nie zawiera zgóry cech 
jedności i jednokierunkowości, lecz jedynie — cechę nie­
zmienności. Zdawiendawna już usiłowano elementarne za­
datki uczuć i afektów, równie jak liczne pierwotne instynkty 
i popędy, z wyłączeniem regulujących je częstokroć wyż­
szych funkcyj duchowych, zebrać razem w grupę dyspozy- 
cyj funkcjonalnych. Jest to grupa funkcyj, wychodząca na- 
jaw już mniej więcej wraz z narodzinami jednostki, a której 
działalność głównie zależy od jej ustroju fizycznego, zwła­
szcza od jakości całego jej układu nerwowego, od jej ogól­
nej wrażliwości i zdolności do reakcji, od budowy narządów 
wegetatywnych, przebiegu ich funkcyj, stanu asymilacji fizjo­
logicznej, systemów limfatycznych i t. d. W tych pierwot­
nych funkcjach tkwi może to, co Platon nazwał „duszą po­
żądliwości”, epithymetikon’em. W tych samych funkcjach 
mieszczą się — zdaniem filozofa francuskiego, Ribofa — 
zadatki właściwego „charakteru”.

„Podstawowe są w charakterze instynkty, popędy, 
impulsy i uczucia” , powiada T. Ribot w ogłoszonej w „Re­
vue philosophique” w roku 1892 pracy (7), o której jeszcze 
później obszerniej pomówimy. Według niego, inteligencja 
nie jest elementem podstawowym. Stany świadomości życia 
wyobrażeniowego mają tworzyć jeno drugą, leżącą nad nie­
mi warstwę (une seconde couche superposée). Właściwą 
warstwą podstawową są stany uczuciowe i pożądaniowe 
duszy. „Wewnętrzną istotą każdego zwierzęcia (sic!) jest 
żądza w rozumieniu Spinozy, w o l a  w u j ę c i u  S c h o ­
p e n h a u e r a ,  a więc uczucie i działanie, nie zaś myśle­
nie”. Co Ribot rozumie tutaj przez charakter, jest chyba 
jasne. Jeśli wolno mi się tak wyrazić, będzie to charakter 
bezcharakterowy, to, co i skądinąd podaje się jako odrębną 
istotę jednostki. Sposób postępowania posiada wprawdzie 
określone piętno wskutek tego zespołu instynktów, popę­

dów, impulsów, uczuć, lecz ogółu postępków bynajmniej nie 
musi cechować j e d n o l i t o ś ć .  Może mu owszem 
i tak się przeważnie dzieje — zbywać na tem, co stanowi 
o prawidłowości i przeto o przewidywalności całego kie­
runku, a co właśnie znamionuje charakter w ściślejszem 
znaczeniu. Sfera woli człowieka niewątpliwie jest przyczy­
nowo zależna od tego związku dyspozycyj. Lecz zależy ona 
również i od wszystkich tych motywów, jakie wytwarza 
w człowieku zarówno otaczający go świat, który działa bez- 
planowo, jak i wychowanie, które działa planowo — dwie 
atmosfery życiowe, najwidoczniej niezależne od owych za­
datków dążeń i uczuć.

Dlatego też wywołuje nieporozumienia używanie 
wprost wyrazu „charakter” do oznaczenia 'tej irracjonalnej 
części zespołu dyspozycyj albo rozwijających się z nich 
funkcyj. Wyraz ten bowiem, o ile został użyty b e z  dal­
szego określenia, winien być zachowany dla pojęcia k o n ­
s e k w e n t n e g o  postępowania bądź moralnego, bądź 
niemoralnego, bądź też amoralnego. Wszelkie doświad­
czenia nasze wskazują, że — poza czysto odruchowemi ma­
chinami, jakiemi stają się kręgowce, pozbawione obu półkul 
mózgowych, — z samych tych j e d y n i e  funkcyj nie po­
wstaje jednolite i trwałe znamię postępowania. Gdyby ta 
grupa funkcyj była czynnikiem jedynie miarodajnym dla roz­
woju charakteru we właściwem znaczeniu, w takim razie 
byłaby też możliwa tylko tresura jednostki, nigdy jednak — 
właściwe wychowanie, nie mówiąc już o wychowaniu cha­
rakteru.

Powołanie się Ribofa na schopenhauerowskie pojęcie 
woli i przez to utożsamienie istoty charakteru u Ribofa 
z schopenhauerowskiem pojmowaniem jej nie jest rzeczą do­
puszczalną. Wprawdzie zarówno u Ribofa, jak i u Scho­
penhauera charakter jest wrodzony i niezmienny. W swej

—  25 —



.

rozprawie konkursowej o wolności woli S c h o p e n h a u e r  
oświadcza (8): „Ta odrębna oraz indywidualna właściwość 
woli, dzięki której oddziaływanie jej na te same pobudki 
jest inne u każdego człowieka, stanowi to, co nazywamy 
j e g o  c h a r a k t e r e m ,  mianowicie charakterem empi­
rycznym, ponieważ nie poznajemy go a priori, lecz zapo- 
mocą doświadczenia. Określa on nasamprzód sposób dzia­
łania rozmaitych pobudek na danego człowieka. Stanowi 
bowiem podstawę wszelkich skutków, wywołanych pobud­
kami, tak samo jak ogólne siły przyrody są podstawą skut­
ków, wywołanych przyczynami w najciaśniejszem znaczeniu, 
a s i ł y  ż y c i a  s ą  p o d s t a w ą  s k u t k ó w  p o d ­
ni e t .  I jak siły przyrody, jest również i on pierwotny, nie­
zmienny, niewytłumaczalny”. Różnice m o r a l n e  cha­
rakterów kładzie Schopenhauer na karb z d o l n o ś c i  
u m y s ł o w y c h  jednostek i stwierdza, że zdolności te jak 
i owa odmienność wykazywać mogą różnice większe, niż 
różnice cielesne pomiędzy olbrzymami a karłami, między 
Apollinem a Tersytesem. Mniema on, że w samem tylko 
p o z n a n i u  leży sfera i dziedzina wszelkiej poprawy 
i uszlachetnienia. S a m  c h a r a k t e r  j e s t  n i e ­
z m i e n n y ;  pobudki działają z koniecznością, lecz muszą 
przejść przez poznanie. Ono wszakże jest w nieskończonym 
stopniu zdolne do wielorakiego rozszerzania swego zakresu, 
do nieustannego prostowania. W tym kierunku pracuje też 
wszelkie wychowanie. Wykształcenie rozumu dzięki wiado­
mościom i rozważaniom wszelkiego rodzaju jest dlatego waż­
ne moralnie, ponieważ otwiera przystęp motywom, dla któ­
rych inaczej człowiek pozostałby „zamknięty” . Dopóki mo­
tywów tych nie mógł zrozumieć, nie istniały one dla jego 
woli. Dlatego w jednakich okolicznościach zewnętrznych 
położenie człowieka po raz drugi może być w istocie inne, 
niż po raz pierwszy: mianowicie, gdy w ciągu tego czasu

—  26 - 27
zdobył zdolność właściwego i zupełnego pojmowania owych 
okoliczności, skutkiem czego obecnie mogą oddziałać nań 
motywy, które dotychczas do niego nie miały dostępu. Da­
lej wszelako, niż-na „prostowanie poznania”, zdaniem Scho­
penhauera, nie rozciąga się żadne oddziaływanie moralne. 
Zabiegi, chcące wady charakteru danego człowieka usunąć 
zapomocą przemawiania i moralizowania, a w ten sposób 
przetworzyć sam jego charakter, właściwą jego moral­
ność, równają się całkowicie pomysłowi przerobienia przez 
oddziaływanie zewnętrzne ołowiu na złoto, albo też chęci 
doprowadzenia dębu przez troskliwą opiekę do tego, by ro­
dził morele. „Albowiem charakter indywidualny jest wro­
dzony, nie jest on dziełem sztuki lub zależnych od przypad­
ku okoliczności, lecz dziełem samej natury. Objawia się on 
już w dziecku, pokazuje tam na miarę małą, czem w przy­
szłości będzie na wielką. Jest tym samym charakterem, 
który dzieci posiadać będą jako starcy”. W charakterze 
wrodzonym, tern właściwem jądrze całego człowieka, tkwi 
z a r ó d  wszystkich jego cnót i występków.

Skoro więc Schopenhauer z jednej strony uznaje cha­
rakter za wrodzony i niezmienny, zupełnie jak Ribot, z dru­
giej zaś strony, w przeciwieństwie do Ribot’a, mimo to przy­
znaje rosnącemu poznaniu zgoła proporcjonalny do jego 
wzrostu wpływ na kształtowanie formy moralnej charakteru, 
tedy wyraz „charakter” jest właśnie jednak użyty w zna­
czeniu, rożnem od moralnego. Równie jak pewne jest, że 
w tym wrodzonym zasobie funkcjonalnym elementarnych 
uczuć i dyspozycyj do afektów, pierwotnych instynktów i po­
pędów tkwi zaród przyszłych cnót, tak też jest pewne, że 
jedynie właśnie ten z a r ó d  zawarty jest w dyspozycjach. 
O nim jednak nikt nie zechce utrzymywać, że we wszelkich 
okolicznościach musi on dojść do pewnego rozwoju. Dalej: 
równie jak pewny jest wpływ p o z n a n i a  na dany rodzaj



28
rozwoju, czego nikt nie przyznał bardziej stanowczo niż Her- 
bart, tak jest również pewne, że na rozwój tych zarodków — 
zależnie od ustroju jednostki — w słabszym lub silniejszym 
stopniu zdoła oddziałać „karność”, czyli k i e r o w n i c t w o .  
O tern wszelako kierownictwie, odgrywającem właśnie u Her­
baría wybitną i nader uprawnioną rolę, Schopenhauer wo- 
góle nic nie mówi. Poza oddziaływaniem poznania na formę 
charakteru zna on jeszcze tylko daremne wysiłki kazań mo­
ralnych, dobrych napomnień, życzliwych rad, rozumnych 
perswazyj.

Zresztą, rozwaga moralna nie jest bynajmniej tylko wy­
nikiem teoretycznego poznania. Wartości dane nam są, jak 
wiadomo, w uczuciu. Dla świadomości naszej istotne są 
pewne akty przekładania jednych rzeczy nad drugie. Bez ja­
kichkolwiek refleksyj rozsądkowych pewne wartości, a miano­
wicie wartości przedmiotowo ważne, na mocy tych aktów 
przekładania, występują jako wartości wyższe —- wraz 
z wezwaniem, iż tak być powinno. Aby przytoczyć choć je­
den przykład, wspomnę, że zawsze mnie zastanawiało, jak 
to w dzieciach między ósmym a dziesiątym rokiem życia, 
bardzo jeszcze mało lub na bardzo krótką metę zdolnych 
do refleksji, poczucie sprawiedliwości przeważnie reaguje 
o wiele silniej, niż w szarej masie dorosłych. U dorosłych to 
zabarwione wartością poczucie sprawiedliwości częściej oka­
zuje się przytępione bądź wskutek często okazywanej głucho­
ty na głos powinności, bądź też wskutek przesadnego namy­
ślania się nad szczegółami sprzecznych uroszczeń o sprawie­
dliwość, bądź wreszcie wskutek znużenia licznemi daremne- 
mi walkami, o nią toczonemi.

Lecz tego, co Schopenhauer nazywa tutaj charakterem 
wrodzonym i niezmiennym, nie sprowadza on, jak to cał­
kiem słusznie czyni Ribot, do indywidualnego związku instyn­
któw, popędów, impulsów i uczuć. Schopenhauer kroczy tutaj

wyłącznie drogami Kanta. „Jednostka”, mówi on, „przy 
swym niezmiennym, wrodzonym charakterze, ściśle zależna 
we wszelkich swych przejawach od praw przyczynowości, 
która tutaj ze względu na pośrednictwo intelektu zowie się 
motywacją, jest jedynie z j a w i s k i e m ;  leżąca u jego 
podstawy r z e c z  s a m a  w s o b i e ,  znajdując się 
poza przestrzenią i czasem, jest wolna od wszelkiego na­
stępstwa i wielości aktów, jest jedna i niezmienna. Jej isto­
ta s a m a  w s o b i e  t o  c h a r a k t e r  m y ś l n y  
(intelegibilny), który jest równomiernie obecny we wszelkich 
czynach jednostki i — jak pieczęć, wyciśnięta w tysiącznych 
odbiciach -— w nich wszystkich określa wyrażający się w cza­
sie i następstwie aktów charakter empiryczny tego zja­
wiska...” (9).

Do tej niezmienności rzeczy samej w sobie sprowadza 
Schopenhauer „nieugiętą drętwość” charakteru empiryczne­
go każdego człowieka. Jest to jednak źródło zgoła metafi­
zyczne. Nie są to, jak u Ribot’a, wrodzone instynkty, popę­
dy, uczucia. Mamy tutaj tę samą teorję, do której doszedł 
Kant, by móc wytłumaczyć współistnienie z jednej strony wol­
ności, z drugiej — konieczności. Kant był zmuszony, wcale 
początkowo (w „Krytyce czystego rozumu” ) nie pomyślanemu 
substancjalnie pojęciu rzeczy samej w sobie, przypisać 
w „Krytyce rozumu praktycznego” byt rzeczywisty właśnie 
ze względu na to współistnienie. Podobnie czuje się zmuszo­
nym Schopenhauer sięgnąć zpowrotem po ten byt metafi­
zyczny, ażeby przez ustalony wraz z nim we wszelkich szcze­
gółach charakter uznać b r a k  w o l n o ś c i  woli, a mi­
mo to pogodzić z tym brakiem wolności świadomość odpowie­
dzialności. Sądzi on, że w ten sposób przemyślał do końca 
filozofję kantowską (10).

Wszelako zasadnicza różnica w w y j a ś n i e n i u  
owego zjawiska, które Ribot i Schopenhauer nazywają cha-



30
rakterem jednostki, tkwi też w samem tern zjawisku. Albo­
wiem Ribot wyłącza funkcje umysłowe, Schopenhauer zaś 
(podobnie jak Fouillée, por. rozdz. III) je włącza. Otóż, moż- 
naby pokusić się o to, by całość działania, wynikającą z r i- 
b o t o w s k i e g o  zasobu zadatków funkcyj, określić jako 

'indywidualność człowieka. Lecz i toby prowadziło do bra­
nia jednego za drugie. I n d y w i d u a l n o ś c i ą  j e s t  
to,  c o  ma  n a  u w a d z e  S c h o p e n h a u e r .  Jest 
ona f o r m ą  z j a w i s k o w ą  nietylko wytkniętych 
przez Ribot’a elementarnych, lecz również i związanych z nie­
mi wyższych, duchowych zadatków w ich rozwoju — formą 
życia, która może posiadać charakter lub też go nie posia­
dać. Pomimo to jednak wydaje mi się rzeczą celową objąć ri- 
botowską grupę wrodzonych dyspozycyj do uczuć, instyn­
któw, popędów wspólnym terminem. Czynię to też, nazywa- 
jąc tę grupę dyspozycyj a n i m a l n y m  z a d a t k i e m  
c h a r a k t e r u .

Ten zadatek charakteru powoduje tedy owe osobliwości 
uczucia i działania, owo swoiste piętno zachowania się, ową 
niezawsze jednako występującą odrębność, owe zmienne for­
my drażliwości i reakcji — mające swe źródło w popędach 
i dyspozycjach, które posiada również i zwierzę, które więc 
przejawiają się bez wpływu wyższych funkcyj duchowych 
i praw świadomości. W zadatku tym tkwi już zdolność za­
znania owych wartości, które nazwano hedonistycznemi, oraz 
wielkiej grupy wartości, nazwanych witalnemi. Ujęte w daw­
nych pojęciach temperamentu i konstytucji (konformacja + 
kompleksja) podstawy indywidualności stanowią istotną część 
animalnego zadatku charakteru (por. rozdz. II).

Ta jednakowoż część całkowitego zadatku charakteru, 
przy jednakowym nawet zasobie elementów, może w rozwoju 
swym prowadzić do zupełnie różnych indywidualności, zależ­
nie od warunków zewnętrznych, pozwalających wcześniej lub

31
później rozwinąć tę lub inną dyspozycję, oraz nawyknień, bę­
dących wynikiem tych warunków. Wobec wzajemnej zależ­
ności bowiem wszystkich funkcyj fizycznych i psychicznych 
przedwczesny roźwój któregokolwiek popędu może na rozwój 
pozostałych wywrzeć wpływ tak znaczny, że mimo jednako­
wych dyspozycyj podstawowych wynik ostateczny stanowić 
będą różne indywidualności. Funkcje duszy, rozwijające się 
z animalnego zadatku charakteru, mogą co najwyżej dać jed­
ność i moc poszczególnym stronom istoty ludzkiej, nie zaś ca­
łości; a nawet stałość tych stron może w miarę przybywania 
lat często przejawiać się tylko w równokierunkowej c i ą- 
g ł o ś c i zmiany.

Naprzeciw jednak animalnego zadatku charakteru stoi 
grupa innych dyspozycyj, ta mianowicie, która wychowaniu 
daje możność coraz bardziej wyciskać określone t r w a ł e  
piętno na rodzaju, różnorodności i kierunku postępowania. 
Jest to owa część bądź wrodzonych, bądź też dopiero p o 
urodzeniu rozwijających się dyspozycyj oraz prawidłowości 
budzącego się świadomego życia, na których musi oprzeć się 
wychowawca, ażeby w myśl swego ideału wychowawczego 
móc wpłynąć na tendencje postępowania, płynące z animal- 
nych zadatków charakteru. Elementów tej grupy nazbyt już 
uparcie szukano tylko w dziedzinie woli. Istota woli, jej siła, 
trwałość, samodzielność — jak to np. E 1 s e n h a n s (11) 
nazywa trzy główne przymioty woli, zdolnej do sprzyjania 
charakterowi — to bodajże istotne znamię gotowego charak­
teru w znaczeniu ciaśniejszem. Lecz to, co w odróżnieniu od 
ślepego naporu instynktów i popędów (odróżnienie zaś to 
bezwzględnie należy utrzymać w mocy) nazywa się chceniem, 
jest już bardzo złożoną funkcją, w której biorą udział różne 
funkcje życia wyobrażeniowego i uczuciowego. Idzie jednak 
o uchwycenie funkcyj pierwiastkowych, wzgl. dyspozycyj, le­
żących u ich podstawy.



32 —

Silniej jeszcze, niż w animalnej grupie zadatku charak­
teru, przejawiają się wielorakie różnice między ludźmi w za­
sobie dyspozycyj tej grupy, gdyż właśnie istotne chcenie jest 
zależne nietylko od pewnych przymiotów intelektualnych 
i emocjonalnych, lecz również od owych wartości, które na­
zywamy wartościami bezwzględnie ważnemi lub też ducho- 
wemi, a które to, że mogą być doznane, zawdzięczają pew­
nym prawidłowościom świadomości. Ponieważ zaś przy cha­
rakterze w znaczeniu ściślejszem idzie właśnie o istotne chce­
nie, grupy te stanowią przedewszystkiem o wyborze najważ­
niejszych środków wychowawczych, jako też o rodzaju ich 
stosowania. Rozjaśniają nam one celowość naszych organi- 
zacyj, poświęconych nauczaniu i wychowywaniu, oraz granice 
naszej działalności wychowawczej. Dopiero przez wyjaśnie­
nie sobie treści tego pojęcia przekonywamy się, że twierdze­
nie Schopenhauera o niezmienności charakteru ludzkiego wy­
maga sprostowania.

W zaznaczonej tutaj grupie dyspozycyj mieszczą się 
istotne siły zaradcze, których może użyć wychowawca, aby 
wydobyć najaw charakter moralny. Albowiem główne nie­
bezpieczeństwa, zagrażające stałości postępowania, gdy po­
wód jest jednaki, tkwią w nieuporządkowanem życiu popę­
dów i uczuć, któremu właściwe są zmieniające się łatwo stop­
nie siły impulsów oraz obficie sprzeciwiające się sobie ten­
dencje. Stopniowe wyrównanie tego wiecznego konfliktu w ży­
ciu popędów i uczuć i nadanie postępowaniu większej jedno­
kierunkowości — możliwe jest tylko wtedy, gdy w s a m y m  
w y c h o w a n k u  naprzeciw grupy animalnych zadatków 
charakteru stoi inny, nie wpadający w sprzeczność ze sobą 
zespół dyspozycyj, który zapomocą aktów wychowania coraz 
bardziej zapanowuje nad grupą pierwszą.

Tę drugą część składową zadatku charakteru nazwę 
f jego zadatkiem d u c h o w y m .  Nazywam go tak, gdyż od

33 —

niego zależy możliwość, zakres i głąb uchwycenia wartości 
duchowych lub bezwzględnie ważnych. Obok dochodzących 
stopniowo do działania praw świadomości, z których płyną 
funkcje duchowe"(12), grają w nim istotną rolę pewne dyspo­
zycje do uczuć i woli, z któremi się jeszcze zaznajomimy 
bliżej. On to pozwala z p i e r w i a s t k o w e g o  życia 
popędów i uczuć rozwinąć owo wyższe ich życie duchowe, 
które ostatecznie może doprowadzić do charakteru we wła- 
ściwem tego słowa znaczeniu. Obecność lub brak tej grupy 
dyspozycyj decyduje o m o ż l i w o ś c i  wychowania 
charakteru we właściwym sensie. Oznaczają one tedy właści­
wy zadatek charakteru, przyczem charakter rozumiany tu jest 
w znaczeniu zgodnej, niesprzecznej jedności w myśleniu i po­
stępowaniu.

I n d y w i d u a l n o ś c i ą  zaś nazywamy całokształt 
sposobu, w jaki działają społem obie powyższe grupy dyspo­
zycyj. I n d y w i d u a l n o ś ć  z a t e m  j e s t  t o o d ­
r ę b n y  i j e d y n y  w s w o i m  r o d z a j u  s p o s ó b  
d z i a ł a n i a  i o d d z i a ł y w a n i a  (akcji i reakcji) p o ­
j e d y n c z e g o  c z ł o w i e k a  w z g l ę d e m  ś w i a t a  
o t a c z a j ą c e g o ,  z a l e ż n y  o d  d z i e d z i c z ­
n o ś c i  i o t o c z e n i a  i r o z w i j a j ą c y  s i ę  
w e d ł u g  t k w i ą c e g o  w e w n ą t r z  n i e j  p r a w a  
i n d y w i d u a l n e g o  (13). Istnieją typy indywidual­
ności, podobnie jak są typy charakterów. Wszelako typy 
indywidualności różnią się między sobą przewagą tego 
lub innego sposobu działania jakiegoś składnika dyspo­
zycyj, natomiast typy charakterów — przewagą pewnych 
m a k s y m .  Liczne „charakterologje”, pisane od czasów 
Teofrasta, a przedewszystkiem od początku wieku 19-go, 
i o dużą ilość powiększone w w. 20-ym, przedstawiają nie 
obrazy charakterów, lecz obrazy indywidualności, przytem 
z psychologicznych albo nawet fizjologicznych punktów wi-
C h arak ter —  je g o  p o jęc ie  1 w y c h o w a n ie 3



34
dzenia. W obu następnych rozdziałach poznamy takie typy 
indywidualności. Natomiast typy charakterów w znaczeniu 
ściślejszein, w sensie charakteru wartościowanego, mogą być 
jedynie typami ze względu na kierunek przekonań, t. zn. jedy­
nie typami z punktu widzenia wartości. Takie typy charakte­
rów wystawia np. Ernest D ii r r w swej „Etyce” (14). 
Biorąc za podstawę podziału kierunek przekonań, a tern sa­
mem pewną kategorję wartości, dochodzi on poczęści do ty­
pów charakteru o moralności j e d n o s t r o n n e j ,  jak: 
hedoniści, estetyści, heterofiliści, egocentryści, moralni inte­
lektualiści, moralni rygoryści, religijni mistycyści, poczęści 
zaś do typów gatunku mieszanego (u których nie da się 
stwierdzić przewaga p o s z c z e g ó l n e j  klasy wartości 
i wartościowań), a które on obejmuje mianem harmonistów 
(możnaby je nazwać „pięknemi duszami”). Natomiast sześć 
„form życia” Edwarda S p r a n g e r a (15) — ludzie 
o kierunku teoretycznym, estetycznym, religijnym, socjalnym, 
ekonomiczno-gospodarczym i władczo-politycznym — są to 
idealne typy indywidualności, jak je też określa sam Spranger.

Indywidualność jest wogóle bardzo od tego daleka, aby 
była charakterem w sensie etycznym. Wielkie zadanie wycho­
wania polega na kształtowaniu właściwego charakteru przy 
możliwie największem oszczędzaniu indywidualności jednost­
ki. Tak oświadcza Herbart ( w swej „Pedagogice ogólnej”): 
„Dla celu wychowania wagę ma (przedewszystkiem) wska­
zanie negatywne: indywidualność pozostawić należy możli­
wie nienaruszoną^ Chętnie pozostawia ono indywidualności 
bez uszczerbku j e d y n ą  rzecz chwalebną, na którą ją 
stać, mianowicie, że jest ostro zarysowana i że odznacza się 
w sposób uderzający... Indywidualność właśnie i zależny od 
okoliczności widnokrąg jednostki tworzą pierwsze wyżłobie­
nia i dzięki temu ustalają, jeśli nie ośrodek, to punkt wyjścia 
postępującego naprzód wykształcenia”. Herbart mówi tutaj

35
zupełnie w duchu Pestalozzi’ego, i jest rzeczą niepojętą, że 
przez całe prawie stulecie po Herbarcie i Pestalozzim tak ma­
ło rozumiano sens tego podstawowego twierdzenia, przede­
wszystkiem w naszych publicznych instytucjach wychowaw­
czych. Indywidualność nazwać można psychicznym, charak­
ter natomiast — logicznym przejawem tego, co tkwi w istocie, 
człowieka. To też z natury rzeczy indywidualność i charak­
ter w sensie właściwym są w stanie walki ze sobą, bo jak 
się Herbart w swój precyzyjny sposób wyraża: „Charakter 
jest prosty i stały, indywidualność zaś wysyła ze swych głę­
bin coraz to inne i nowe pożądania i zachcianki... Walkę tę 
znają nietylko charaktery moralne, zna ją każdy charakter. 
Każdy bowiem szuka konsekwencji na swój sposób. Przez po­
konanie l e p s z y c h  objawów swej indywidualności two­
rzy się typ człowieka ambitnego, egoisty; w zwycięstwie nad 
sobą samym dosięga szczytu swego rozwoju zarówno boha­
ter występku, jak i bohater cnoty”.

Łatwo też zrozumieć, że ogół tkwiących w zasobie dy- 
spozycyj możliwości wrodzonych, dzięki którym kształtuje 
się indywidualność i charakter, bynajmniej nie musi w biegu 
swego rozwoju prowadzić do jednakich indywidualności lub 
form życia, a tern samem do jednakiego charakteru, __ na­
wet gdyby możliwości owe u różnych jednostek były zupełnie 
te same, przyczem takie same nietylko ze względu na swój 
szczególny r o d z a j ,  ale również co do e n e r g j i  
d z i a ł a n i a  oraz t e m p a  swego stopniowego rozrostu, 
jako też każdorazowego pojedyńczego przejawu. Byłoby to 
możliwe, gdyby: a) każda z tych jednostek o jednakowych 
dyspozycjach mogła rozwijać się w zupełnie takim samym 
kręgu życiowym, b) w każdej jednostce rozwój poszczegól­
nych funkcyj odbywał się w zupełnie tych samych okresach 
czasu. Można też zapewne zgodzić się na to, że gdyby się 
udało dwie zupełnie jednako dysponowane jednostki w każ­



36 —

dej minucie ich rozwoju przenosić do zupełnie jednakowego 
otoczenia, wówczas i okresy rozwoju ich pierwiastkowych 
dyspozycyj, przyjętych przez nas jako zupełnie jednakowego 
rodzaju, byłyby również zupełnie jednakowe. Skoro jednak 
tak się nie dzieje — a któż zdołałby stale zupełnie równomier­
nie aż do najdrobniejszych szczegółów kształtować całkowite 
otoczenie dwu rozłączonych jednostek? — możemy przyjąć 
z pewnością, że jednakie dyspozycje w rożnem otoczeniu nie 
mogą rozwijać się równocześnie, że więc z jednakowych dy­
spozycyj zarodkowych powstać mogą różne indywidualności, 
a tern samem i różne charaktery. Toć szybszy rozwój której­
kolwiek dyspozycji czynnościowej wpływa też zawsze na 
sposób, w jaki się rozwijają pozostałe dyspozycje czynnościo­
we. Jasno wykazał to Elsenhans (16) we wspomnianej już po­
przednio pracy o rozwijaniu charakteru.

Indywidualność, jak i forma życia, nie jest tedy bynaj­
mniej równoznaczna z charakterem. Natomiast charakter jest 
naturalnie zawsze jednolicie zwróconą, wolną od sprzeczności 
formą życia. Każdy może zdobyć tylko własny charakter. 
W m n i e j s z y m  j e s z c z e  s t o p n i u  i n d y w i ­
d u a l n o ś ć  j e s t  t er n s a m e m ,  co o s o b o w o ś ć .  
Indywidualność może istnieć zarówno bez jedności, jak i bez 
posiadania wyższych wartości duchowych. Natomiast to, co 
nazywamy osobowością, nie może obejść się bez jednego, ani 
bez drugiego. Osobowość jest niewątpliwie czemś równie 
odrębnem, jak indywidualność. Wszelako o s o b o w o ś ć  
poznała swoją odrębność i chce ją poprowadzić na szczyt 
jej doskonałej jedności. Pragnie sama siebie ukształtować. 
Dzięki temu różni się ona i wyższa jest o całe niebo od sa­
mej tylko indywidualności lub formy życia.

Znacznie bliżej sąsiadują ze sobą pojęcia: osobowość 
i charakter w ściślejszem znaczeniu. Każde z obu tych pojęć 
wymaga pewnego rysu niezawodności ze strony istoty du­

37
chowej, do której są zastosowane. Na niezawodności cha­
rakteru przy postępkach, wynikających z pewnych maksym, 
buduje się tak samo, jak na całym sposobie myślenia, czucia 
i postępowania osobowości. Podobnie zaś, jak osobowość 
może jedynie osiągnąć doskonałość, jeśli po poznaniu granic 
swej sprawności wytrwale chce siebie samej, nie powstaje 
również charakter, którego się nie pragnie bezustannie. 
Z chwilą gdy można powiedzieć o człowieku, że j e s t  cha­
rakterem, daje się też zwykle powiedzieć, że j e s t  osobo­
wością. Natomiast można też niewątpliwie tylko m i e ć  
charakter, ale nie można tylko mieć — osobowości. Daje się 
przez to milcząco do poznania, że nie idzie o sąd o całej isto­
cie, o całym bycie człowieka. Wszelako zachodzi to zawsze 
przy użyciu wyrazu „osobowość”.

Stąd widoczną się staje zasadnicza różnica treści obu 
tych pojęć. Charakter może posiadać również i ten, co w pra­
cy swej w dużej mierze się rozdrabnia, nie sprzeniewierza­
jąc się przytem swej tkance maksym. Nie zna on tylko gra­
nic swych czynów. Jest wielostronnie zajęty, wszędzie zatrud­
niony, próbuje swych sił na wielu polach, może przecież, do­
kąd sięga jego sprawność, być jednostką niezawodną. Jest 
to wykluczone, gdy chodzi o osobowość. Pragnąc ukształto­
wać siebie całkowicie, poznała ona, że nie wolno jej się roz­
drabniać. Ograniczenie się do najściślej własnej dziedziny 
pracy jest jej cechą istotną.

Wyraźniej jeszcze uwydatnia tę różnicę druga zrzędu 
jej cecha. Charakter może również posiadać człowiek o natu­
rze bakałarskiej, pedantycznej, biurokratycznej, słowem — 
nacechowanej małostkowością. Nic temu nie stoi na prze­
szkodzie, aby przy całej pedanterji okazać konsekwencję 
w postępowaniu według maksym. Nigdy jednak nie nazwie­
my takiego człowieka osobowością. W pojęciu osobowości 
gra decydującą rolę cecha wielkoduszności, t. j. swobody



i ruchliwości w ocenie środków, dróg, metod postępowania. 
Bywają małostkowe osoby, lecz niema małostkowych oso­
bowości! (17)

Streśćmy powyższe rozważania: W pojęciu charakteru 
wyodrębniliśmy dwa znaczenia: niewartościowane pojęcie 
charakteru albo pojęcie charakteru formalnego oraz warto­
ściowane pojęcie charakteru lub charakter funkcjonalny. 
W podłożu indywidualnem charakteru wartościowanego roz­
różniliśmy następnie dwie główne grupy dyspozycyj, z któ­
rych jedną nazwaliśmy animalnym, drugą zaś — duchowym 
zadatkiem charakteru. Odrębny i jedyny w swoim rodzaju 
sposób działania i oddziaływania obu grup dyspozycyj — nie­
zależnie od tego, czy są to dyspozycje wrodzone, czy też na 
ich podstawie nabyte — nazwaliśmy indywidualnością. Moż­
na też uważać indywidualność za niewartościowany charak­
ter formalny. Istotę indywidualności stanowi nietylko to, że 
jest niepodzielna, lecz i to, że jest jedyna w swoim rodzaju. 
Tę to jedyność winien uchwycić wychowawca, aby sobie za­
pewnić powodzenie. O ile indywidualność odznacza się trwa­
łą jednością i konsekwencją w postępowaniu na podstawie 
niewzruszonych maksym, wówczas nadajemy jej miano cha­
rakteru w sensie wartościowania. Charakter zaś, który zro­
zumiał swą odrębność, który potwierdza ją i oto świadomie, 
bez małostkowego skrępowania, z całą swobodą co do wy­
boru środków, dróg i metod pragnie doprowadzić ją do do­
skonałości — nazywamy osobowością.

Wszelako ani z wartościowanem pojęciem „charakteru”, 
ani też z wartościowanem pojęciem „osobowości” nie musi być 
nierozłącznie związane pojęcie „moralności” . W przeciwnym 
bowiem razie powszechnie używane zestawienia: „charakter 
moralny” i „osobowość moralna” byłyby zbędnemi tauto- 
logjami.

-  w - 39
Charakter w sensie najogólniejszym jest to przejawia­

jąca się w działaniu niezmienna postawa człowieka wzglę­
dem otoczenia ludzkiego. Sama już niezmienność postawy 
jest wartościowana, dodatnio lub ujemnie. Natomiast charak­
ter m o r a l n y  jest postawą szczególną, postawą, przy­
znającą wartościom bezwzględnie ważnym wyższość nad 
wszelkiemi innemi wartościami w postępowaniu. Z tego 
jednak jeszcze nie wynika, że taka niezmienna postawa przy­
brana została świadomie z głębi własnej indywidualności. 
Dość jest charakterów, które do takiej równości w postępowa­
niu dochodzą niejako bez własnego współudziału — przez 
plastyczne przystosowanie się do nieruchomego otoczenia, 
albo też wskutek swej szczególnie jednostronnej indywidual­
ności. Są one albo już z urodzenia przystosowane w indywi­
dualności swej do otaczającego świata, albo też mogły — 
skutkiem jej gibkości, podatności — przez przyzwyczajenie 
zostać wychowane do postawy niezmiennej.

Inaczej przedstawiają się stosunki u ludzi, których na­
zywamy „osobowościami”. Rysem istotnym osobowości wy­
daje mi się to, iż postawa jej względem otoczenia jest za­
wsze i w każdym wypadku s a m o d z i e l n a .  Samodziel­
ność ta przytem wyrasta z istoty poszczególnej indywidual­
ności, t. zn. osobowość jest przedewszystkiem własnowolnem 
kształtowaniem siebie. „Osobowość”, jak się wyraża Emil 
Lucka (18), „jest zasadą uformowania pewnej funkcji, prze­
jawiającej się zawsze w tym samym kierunku, z tą samą in­
tensywnością, jest siłą obok innych sił we wszechświecie”.

Zachodzi tylko pytanie, czy ta zasada formowania,’ ta 
funkcja jest wypływem wartości względnie lub bezwzględnie 
ważnych, albo innemi słowy: czy osobowość jest formowana 
przez namiętność, skierowaną ku wartościom względnie waż­
nym, czy też — z opanowanego przez wartości bezwzględnie 
ważne ośrodka duszy, t. j. przez świadomość swego „ja”,



40
która potwierdza tę strukturę wartości. Osobowość w tym 
ostatnim sensie jest zawsze tworem samorządności, auto- 
nomji; jest ona zawsze osobowością moralnie wolną. Mojem 
zdaniem, nie musi ona dlatego, jak sądzi F. N i e b e r- 
g a 1 1 w książce swej p. t. „Osoba a osobowość”, być na­
stawiona do twórczego kształtowania nowych wartości — 
mówiąc właściwiej: nowych dóbr; bywają osobowości, żyjące 
w pełnej harmonji z istniejącemi dobrami swego społeczeń­
stwa, lecz zapewne są i takie, które sprzeciwiają się tej har­
monji, tworzą nowe dobra i usiłują skłonić społeczność do ich 
uznawania. Innemi słowy, bywają twórcze i nietwórcze oso­
bowości moralne.

Istotą wszelako a u t o n o m i c z n e j  osobowości 
jest zawsze własnowolne samokształtowanie swej indywi­
dualności. Natomiast osobowość w najszerszem znaczeniu 
jest wprawdzie również zasadą kształtowania, ale, jak mnie­
mam, zasadą ulegania kształtowaniu przez jakiekolwiek war­
tości p o d m i o t o w o  ważne, które nie tkwią w istocie 
praw, rządzących świadomością.

Im królestwo wartości w życiu osobnika przedstawia się 
jaśniej, jednoliciej, przejrzyściej, tern w y r a ź n i e j s z a  
jest osobowość. Im różnorodniejsze są odzwierciedlające się 
w niej wartości, tern osobowość jest b o g a t s z a .  Im jedno­
liciej dokonała się w niej organizacja wartości, tern osobo­
wość jest bardziej z w a r t a .  Im żywiej i owocniej ukształ­
towanie organizacji wartości przejawia się w działaniu naze- 
wńątrz, tern s i l n i e j s z a  i w i ę k s z a  jest osobowość. 
Im bardziej ukształtowanie organizacji wartości jest dziełem 
własnej czynności, oraz im bardziej wyrasta ona z własnych 
praw świadomości, im bardziej w swem formowaniu się jest 
wierna tym prawom świadomości, z tern większą słusznością 
mówimy o a u t o n o m i c z n e j  lub m o r a l n i e

41
w o l n e j  osobowości, w której wartości bezwzględnie waż­
ne zdobyły najwyższą władzę.

W osobowości żyje świadomość jedności, w osobowości 
moralnej — również i świadomość d ą ż e n i a  do tej jed­
ności, tudzież celu i kierunku tego dążenia. Żyją w niej też 
uczucie i wola, aby być tern tylko, czem ta osobowość być 
może, a tak więc oddala ona od siebie wszystko, co nie jest jej 
sprawą albo przechodzi jej zdolność, — by tern doskonalej 
móc przejawić w działaniu własną istotę. Dlatego osobowość 
moralna dąży do wszechstronnego samopoznania oraz do te­
go, by jak najbardziej rozwinąć swą wrażliwość na war­
tości — przy dobrowolnem ograniczeniu się do własnego za­
kresu uzdolnień. Albowiem świadoma jest tego, jaką donio­
słość ma samoograniczenie dla uformowania osobowości.

Wszystkich tych cech nie ma potrzeby posiadać „cha­
rakter”. Główną jego cechą jest sama tylko równokierunko- 
wość woli na podstawie pewnych maksym. Podczas gdy cha­
rakter może być lichy, t. zn. niekonsekwentny, i małostkowy, 
t. j. pedantyczny, nigdy, powtarzam, nie można mówić o „li­
chej” albo „małostkowej” osobowości. Osobowość — to 
zawsze coś w pewnym sensie wydatnego, częstokroć coś po­
tężnego, wartościowanego w znaczeniu dodatniem, gdy tym­
czasem charakter może wyrażać również wartość ujemną. 
To wartościowanie dodatnie występuje też w sentencji 
Goethego:

„Lud i rab i przezwyciężca 
Tę wyznają wiarę wiar:
Że najwyższą miarą szczęścia 
Jest osobowości dar”.

Pomimo to jednak w ogólnem pojęciu „charakteru” 
przeważa pojęcie pierwiastka moralnego, w ogólnem nato­
miast pojęciu „osobowości” — pojęcie pierwiastka estetycz-



42
nego. Dlatego też nie używa się nigdy wyrażeń „wzniosła” 
lub „dostojna osobowość” (wzniosłe albo dostojne o s o ­
b y  — znaczy zupełnie co innego), gdyż właśnie słowa 
„wzniosły” i „dostojny” wyrażają pewne jakości estetyczne, 
które tkwią już i tak w pojęciu „osobowości”. Gdy się nato­
miast łączy z pojęciem „osobowości” określenia estetyczne 
„okazały” lub „niepozorny” (cechy, których nigdy nie nada­
jemy charakterowi), zachodzi tu zamiana z pojęciem „osoby”, 
które od pojęcia „osobowości” winno być odróżniane tak sa­
mo, jak i pojęcie „indywidualności”.

Natomiast określenie „osobowość moralna” nie jest tau- 
tologją, równie jak nie jest nią nazwa „charakter moralny”.

Na tern zamykamy tymczasowe badania, dotyczące 
znaczenia wyrazu „charakter”. Zanim jednak przejdziemy 
do dalszego zastanawiania się nad d u c h o w y m  zadat­
kiem charakteru, wydaje się rzeczą pożądaną pogłębić jeszcze 
pojęcie indywidualności — przy odwoływaniu się do prac 
dawniejszych i nowszych „charakterologij” lub teoryj indywi­
dualności. Jeśli bowiem wychowanie charakteru odbywać się 
ma przy największem oszczędzaniu indywidualności, jest 
przedewszystkiem rzeczą nieodzowną, aby pojęcie to możli­
wie jasno stało nam przed oczami w całej swej różnorodnej 
pełni.

r

II. TYPY TEMPERAMENTÓW I TYPY 

INDYWIDUALNOŚCI W BADANIACH DAWNIEJSZYCH

Istotą indywidualności i zawrotną różnorodnością jej 
przejawów zajmowali się coraz to szczegółowiej w ciągu 
wieku 19-go i aż do czasów najnowszych zarówno psycholo­
gowie, pedagodzy, filozofowie, jak i medycy, psychjatrzy 

'i prawnicy. Częstokroć ukazywały się te badania pod na­
główkiem „charakterologja”, miała to więc być pewna nauka 
o formach lub typach charakterów. Jeśli jednak rozumie­
my „charakter” jako coś wartościowanego, w takim razie nie 
chodzi tutaj o typy charakterów, lecz o typy indywidualności, 
o typy psychologiczne, formy życia, a nawet często — jedy­
nie o typy temperamentów (1).

Zważywszy nieskończoną rozmaitość pierwiastka dy­
namicznego indywidualności, ukazującego się już we wzru­
szeniowych typach temperamentów, równie jak nieskończoną 
rozmaitość pierwiastka statycznego indywidualności, który od 
czasów Kanta łączymy w pojęciu „konstytucji”, zrozumiemy 
dopiero nieskończoną różnorodność indywidualności. Prze- 

/  jawy praw świadomości, prowadzących do ładu duchowego,
zależą pod każdym względem od podstawy, danej im w pier­
wiastku dynamicznym i statycznym indywidualności. Wynika 
stąd samo przez się, że są zakreślone indywidualne granice 
kształtowaniu charakteru, które pozostaje w ścisłym związ-



44
ku z rosnącem panowaniem wartości wiecznych nad docze- 
snemi, a więc — z wybudowaniem możliwej indywidualnie 
struktury wartości (2). Ten musi wciąż staczać walkę ze swą 
naturą zmysłową — niezależnie od całego uznania dla obu­
dzonego przez prawa świadomości sumienia; ów zaniecha 
walki z obudzonem sumieniem i utonie w prądzie swej natury 
zmysłowej, gdyż wychowanie przez innych nie zdołało pod­
nieść go do owego punktu, gdzie zaczyna się panowanie war­
tości wiecznych nad doczesnemi. Inny znów, dzięki szczęśli­
wej swej indywidualności, wyszedłszy z opieki wychowaw­
ców, weźmie w ręce wychowywanie samego siebie i kształto­
wać będzie swe życie w coraz większej swobodzie moralnej. 
Dla wszystkich, rzecz prosta, osobowość autonomiczna pozo­
staje ostatecznym celem samowychowania w tern znaczeniu, że 
każdy wraz z obudzeniem się w nim praw świadomości coraz 
bardziej stara się być wiernym swej naturze duchowej. Prze­
jawiając się w ujmowaniu zjawisk oraz porządkowaniu na­
szych kręgów wyobrażeń, w estetycznem uzmysławianiu na­
szych przeżyć, w moralnych aktach wyboru, w tęsknocie do 
wyzwolenia się od wszelkich sprzeczności życia, jego spraw 
i wymagań, — te prawa świadomości jużcić mogą uwikłać 
człowieka w sprzeczność z doczesnemi normami społeczeń­
stwa, wśród którego żyje, lub też mogą utrzymać go w har- 
monji z niemi. Jeśli tylko prawom tym, a tern samem i sobie 
samemu pozostanie wierny, tedy odnalazł nietylko swą oso­
bowość, lecz również — dostępny mu charakter wartościowa­
ny. Prostując zatem dawniejsze swe zapatrywania, zgadzam 
się z N a t o r p e m, że ostatecznym celem wszelkiego 
wychowania jest wola rozumowa (3), t. zn. wola kształtowa­
nia wszelkich działań według praw świadomości. Zgoda mo­
ja opiera się na przekonaniu, że prawa te zawsze oddają 
pierwszeństwo wartościom wyższym, t. zn. przedmiotowo 
ważnym, nigdy zaś jakiejś wartości niższej, podmiotowo waż­

45
nej, i że wartość osobowości jest dla każdego wartością bez­
względną, czego również T. L i p p s stara się dowieść 
w swych „Podstawowych zagadnieniach etyki”.
■€ Aż po wiek 18-ty pojęcie charakteru ludzkiego w zna­
czeniu „indywidualności” odpowiadało temu, co od czasów 
Hipokratesa i Galena nazywa się t e m p e r a m e n t e m .  
Wszelako temperamenty nie są typami woli, lecz typami 
wzruszenia lub uczucia. Teorja Galena (132 — 200 po Chr.) 
uchodziła aż do czasów Paracelsusa, a więc przez blisko 
półtora tysiącolecia, za nietykalne dobro w oczach wszystkich 
szkół medycznych. Była to teorja czysto fizjologiczna, ustala­
jąca typy temperamentów na zasadzie rzekomej przewagi 
pewnych „soków” (krew, żółć, czarna żółć, śluz)w ciele ludz- 
kiem (4). Jeszcze w ciągu wieku 18-go teorja ta została za- 
.niechana. Nie porzucono jednak próby określania czterech 
dawnych temperamentów na podłożu fizjologicznem; oparta 
na chemicznym składzie krwi, „humoralna” współzależność 
temperamentów wydaje się dziś nawet pewna (5). Do najbar­
dziej godnych uwagi prób tego rodzaju należą w końcu wieku 
19-go prace Manouvrier’a i Fouillée’go. M a n o u v r i e r  (6) 
uważa energję czynnościową układu nerwowego za podstawę 
swej teorji temperamentów. We wszelkiej budowie cielesnej 
tkwi pewien zasób pracy, stanowiący jej p o t e n c j a ł -  
n o ś ć  n e r w o w ą .  Otóż temperamenty dadzą się okre­
ślić przez różne stopnie tego nerwowego zasobu pracy; co- 
prawda, dla stopni tych Manouvrier podaje mierniki dość 
nieokreślone, mianowicie: napięcie czyli potencjał wysoki, 
średni i niski. Wysoki cechuje choleryka (żółciowca), śred­
ni — sangwinika, niski — flegmatyka. Co się tyczy melan- 
cholika, to wprawdzie i on posiada wysoki potencjał, który 
jednak jest wydatkowany nawewnątrz, gdy tymczasem u san­
gwinika wyładowuje się nazewnątrz.



46
Słabe strony tej teorji typów są oczywiste, jakkolwiek 

jej myśl zasadnicza jest godna uwagi. Bardziej jeszcze, niż 
nieokreśloność w oznaczaniu stopni dla miary energji, razi 
ograniczenie się do ilości energji układu nerwowego. Zapytu­
jemy siebie, czemu uwydatniona została jedynie potencjalność 
komórek nerwowych, nie zaś — wszystkich komórek cie­
lesnych. Cały fizjologiczny proces życia jest ciągłem wzno­
szeniem się i burzeniem (metabolizm) we wszystkich komór­
kach. Przychód i rozchód, skład i rozkład idą tuż obok siebie. 
Jakkolwiek wielki udział bierze w tern układ nerwowy, to 
przecież jakość jego sama znów zależy od sposobu działania 
i stanu pozostałych tkanek.

Dlatego też oto A. F o u i l l é e ( 7 )  zbudował teorję 
swą o temperamentach na całein gospodarstwie cielesnem, na 
mocy i sposobie wydatkowania jego energij, jako też na mocy 
i sposobie ich restytucji przez pobieranie nowych sił, a więc— 
dezyntęgracji i integracji, jak on przebiegi te nazywa. Sądząc, 
że funkcje czuciowe w ogólnych swych wynikach dają pierw­
szeństwo integracji, funkcje zaś ruchowe — dezyntegracji 
(8), dzieli on temperamenty ludzkie na dwie główne grupy: 
na sensytywnych (wrażliwców) i aktywnych (czynnych). 
Podgrupy otrzymuje następnie dzięki obu przymiotom: m o- 
c y  i s z y b k o ś c i  reakcji (9). W ten sposób dochodzi 
do zupełnie tej samej charakterystyki czterech temperamen­
tów, którą W u n d t na długo przedtem rozróżnił na zasa­
dzie całkiem tych samych własności — mocy i szybkości wzru­
szeń, nie przekroczywszy przytem progu czystej psychologji: 
sangwiników o szybkiej i słabej reakcji, melancholików o po­
wolnej i mocnej, choleryków o szybkiej i mocnej, flegmaty- 
ków o powolnej i słabej. Fouillée mniema, że w dwu pierw­
szych ma przed sobą wrażliwców, w dwu ostatnich — czyn­
nych. Lecz i ten podział na ludzi wrażliwych i czynnych ma 
swoją przeszłość, bo już K a n t  rozróżnił temperamenty

47 —

uczucia i działania, a poddziału dokonał dzięki własnościom 
„remissio” oraz „intensio”.

Właściwe badanie charakteru lub indywidualności za­
częło się od próby, aby czysto psychologicznie wyjaśnić róż­
nice temperamentów. Bodajże pierwszy S c h l e i e r m a -  
c h e r typy charakterów przeciwstawił typom temperamen­
tów. Według niego całkowitość życia przejawia się w pewnej 
dwoistości działania: wypływającego (samorzutnego) i przyj­
mującego (receptywnego). Życie ukazuje mu się w postaci 
„oscylacji między czynnościami przeważająco przyjmującemi 
a przeważająco wypływającemi, tak iż zawsze wchodzi w grę 
tylko minimum drugich, a całość przedstawia się jako ciągła 
cyrkulacja, w której oddziaływanie z zewnątrz pobudza po­
szczególne życie w postaci w r a ż l i w o ś c i ,  poczetn ży­
cie wzmaga się, zyskując samodzielność, która kończy się na 
wypływie, promieniowaniu, aż znów następują oddziaływa­
nia z zewnątrz” (10). Dzieli on tedy ludzi na dwie wielkie 
klasy: tych, u których przeważa r e c e p t y w n o ś ć ,  i tych, 
u których przewagę ma s a m o r z u t n o ś ć ,  przyczem obie 
te jakości dotyczą w s z y s t k i c h  funkcyj psychicznych. 
Dwoistość tę krzyżuje on drugą — dwoistością p o w o l ­
n o ś c i  i s z y b k o ś c i  przebiegu funkcyj; wprowadza 
więc przytem do pojęcia charakteru cechę, którą później, 
z pewnością zgoła od niego niezależnie, podchwyci L. W. 
S t e r n  (11) i określi jako „tempo psychiczne”. Tak 
oto dochodzi on przedewszystkiem do podziału poczwór­
nego (12), który staje się dlań narzędziem, pozwalającem 
mu wyznaczyć zarówno różnicę płci, jak i odmienność tempe­
ramentów (13). Powstałym w ten sposób cechom świado­
mości niższej przeciwstawia on cechy wzmożonej świado­
mości (nazywa ją w innem miejscu świadomością gatunko­
wą), w stałości zaś, „z jaką w biegu rozwoju wzmożonej 
świadomości kształtuje się stosunek jej do tamtej, osobistej



48 —

świadomości”, tkwi istota charakteru. Jeżeli niema nic sta­
łego (chodzi tu niewątpliwie o to, co Herbart nazwał przed­
miotową stroną charakteru, por. str. 19), lecz jest zależ­
ność od zmiennych impulsów, mamy do czynienia z brakiem 
charakteru. Jeśli istnieje coś stałego, lecz wzmożona świado­
mość jest pozytywnie odparta, wówczas przeważa zły, na- 
odwrót zaś dobry charakter (14). A ponieważ tempera- 
rament i składające się nań cztery własności: samorzutność, 
receptywność, powolność i szybkość wywierają również 
wpływ na działalność wzmożonej świadomości, przeto za­
równo dobry, jak i zły charakter mogą przybierać różne formy.

Podobnie jak Schleiermacher, usiłował również Juljusz 
B a h n s e n  (15) sprowadzić indywidualność do czte­
rech podstawowych cech duszy. I dla niego również s a- 
m o r z u t n o ś ć  i r e c e p t y w n o ś ć  (pojęcia, które 
mają u niego treść częściowo inną) stanowią dwie z cech de­
cydujących. Miejsce jednak pozostałych cech zajmują i m- 
p r e s y j n o ś ć  i r e a k t y w n o ś ć  duszy ludzkiej. 
„Samorzutność”, mówi on, „określa stosunek woli przed dzia­
łaniem pobudek, a więc ową pewną ochoczość do działania 
wogóle, z którą wola wychodzi niejako na spotkanie pobu­
dek ’. W przeciwieństwie do Schleiermachera, który samo­
rzutność rozciąga się na wszelkie funkcje, ogranicza on to po­
jęcie do pewnych dyspozycyj popędowych.

„W świecie ludzkim indywidualność o słabej samorzut- 
ności pragnie móc pozostawać możliwie długo w bezczynności 
i czeka za każdym razem, aż zbliżą się motywy pobudzające, 
gdy tymczasem indywidualność o silnej samorzutności wy­
szukuje te motywy z własnego natchnienia”. „Otóż, nie- 
zawsze jest pewne”, uważa on wr dalszym ciągu, „że wola 
o silnej samorzutności posiada zarazem własność szybkiego 
przyjmowania nastręczającego się motywu”. Zależy to, we­
dług niego, od receptywności. Receptywność więc jest zdol­

nością, polegającą na tern, że się wogóle pozwala wpływać 
na siebie motywom. Posiadanie tej zdolności nie przesądza 
jednak, że dusza posiada też zarazem zdolność zachowania 
u siebie d ł u g o  motywu albo pozwalania mu, by dalej 
w niej działał, zwłaszcza zaś nie przesądza, w jakiej mierze 
wrażenie motywu wwierca się niejako w wolę. O tern decydu­
je trzecia zkolei własność — impresyjność. Lecz nawet 
to, co „rozdziera komu serce do głębi”, niezawsze już dlatego 
podburza samą wolę do trwałego odporu. Przy przelotnej 
reaktywności wola przestaje niebawem ulegać wpływowi 
obecnego właśnie motywu. Kiedy więc Bahnsen rozumie przez 
impresyjność zdolność przyjmowania wrażeń mniej lub bar­
dziej głęboko, określa on jako reaktywność „miarę intensyw­
ności, z którą woli nadają aktywność działające już motywy, 
wraz z zależnym od tej intensywności okresem czasu, w cią­
gu którego wola jest utrzymana w działaniu”. Sądzi on, że 
człowiek o głębokiej impresyjności może, niby gąbka, nassać 
się niejako wrażeń, cała zaś jego reakcja polega tylko na tern, 
że, podobnie jak gąbka, opada i odtąd trwa w bezruchu. 
Reaktywność jest tedy niezbędnie potrzebna i stanowi jedną 
z najważniejszych własności. Ze względu przedewszystkiem 
na moment reaktywności Bahnsen porównywa anematyka 
(melancholika) albo z miękką wilgotną kulą glinianą, albo 
też — w drugim typie — z wydętą kulą z cienkiej gutaperki, 
sangwinika zaś — z masywną piłką gumową, choleryka — 
z bilardową kulą ze słoniowej kości, a flegmatyka — z dębo­
wą kulą kręgielną.

Nietrudno poznać słabą stronę tego podziału decydu­
jących dla charakteru jakości duszy. Przedewszystkiem nie 
powinno się stanu duszy nazywać wolą, kiedy niema nic chcia­
nego. Samorzutnością zaś nazywa Bahnsen zachowanie się 
w o l i  przed działaniem czegoś chcianego. Lecz chcenie jest 
pożądaniem, połączonem ze świadomością, że to, czego po-
Charakter — jego pojęcie i wychowanie 4



50
żądamy, może być osiągnięte dzięki naszej osobistej pracy 
(William James). W typowych działaniach woli sprzeciwia­
ją się sobie nawet co najmniej dwa takie pożądania (skłon­
ności, życzenia), aż po zwycięstwie jednego z motywów, wy­
wołanych przez te pożądania, dochodzi do właściwej decyzji 
woli (por. rozdz. V). Bahnsen ma na myśli mniej lub bardziej 
silne p o p ę d y  do czynu, które zauważyć można u wszyst­
kich ludzi normalnych, a zwłaszcza — u wszystkich zdrowych 
dzieci, p ę d  d o  j a k i e j k o l w i e k  d z i a ł a l ­
n o ś c i .  Jest to ruch dążnościowy, który Maks S c h e 1 e r 
(16) określił jako „dążenie wgórę”, wzgl. „dążenie precz lub 
dalej”, wzgl. „dążenie hen” w kierunku, który uświadamiamy 
sobie dopiero w trakcie samego dążenia. Jest to tak pier­
wiastkowy stan świadomości, że niepodobna go bliżej zde- 
finjować. Moc tego pędu do własnej działalności i do rozwi­
nięcia siebie, moc tej samorzutności jest faktycznie istotną ce­
chą całkowitego zadatku charakteru. To, że Herbart w swej 
teorji o zainteresowaniu nie widzi tej podstawowej cechy 
wszelkiego prawdziwego zainteresowania, a i widzieć jej nie 
może z powodu swej psychologji, która przecież woli każe być 
zakorzenioną w życiu przedstawień, — stanowi błąd jego pe­
dagogiki, tak skądinąd bogatej w świetne spostrzeżenia i tak 
konsekwentnej pod względem swej budowy wewnętrznej. Na­
tomiast człowiek o silnej samorzutności, w rozumieniu Bahn- 
sena, a więc o silnym wrodzonym pędzie do działania, za­
wsze też silnie będzie przyjmował i ścigał o d p o w i a ­
d a j ą c y  m u  motyw, będzie więc posiadał cechę recep- 
cyjności w znaczeniu, nadanem jej przez tego autora. Bądź 
co bądź nie można chyba utrzymywać, że samorzutność i re- 
ceptywność są to we wszelkich przypadkach dwie własności, 
zgoła od siebie niezależne. Tak samo receptywność nie jest 
we wszelkich przypadkach niezależna od reaktywności. I tu­
taj również wszystko będzie zależało od tego, c o podlega

51
recepcji. Reakcja też nie musi bynajmniej być zewnętrzna, ale 
bardzo liczne wrażenia w reakcjach swych pozostają ukryte 
przed wzrokiem innych. Również i impresyjność, a więc 
głąb wrażenia, nie daje się oddzielić całkowicie od reaktyw­
ności. Wydaje mi się bowiem sprzecznością ogólnikowe łą­
czenie prawdziwie głębokiej impresyjności, dajmy na to, 
z przelotną reaktywnością. Rzeczy, które wypełniają całego 
mego ducha, które poruszają trwale całą głąb mej istoty, mu­
szą przecież doprowadzić mnie też do jakiejś nieprzemija­
jącej reakcji. Bahnsen wymienia w odsyłaczu na str. 28, ja­
ko przykłady możliwości takiego połączenia, następujących 
anematyków: sentymentalnego zapaleńca, wiecznego zrzędę, 
ospałego, apatycznego marzyciela, szybko gnuśniejącego 
entuzjastę. Wszelako sentymentalny zapaleniec bodajże nie 
doznaje głębokich wrażeń, a co najmniej nie jest to koniecz­
ne; tak samo nie musi to się dziać z ciągłym zrzędą. Ale 
przedewszystkiem: apatyczny marzyciel nie ma wogóle wra­
żeń. Człowiek apatyczny o głębokich impresjach — to oksy- 
moron, określnik sprzeczny. Zresztą sam Bahnsen oświadcza 
na str. 35: „Jak opaczną rzeczą byłoby przedstawić sobie 
stopnie energji, przypadające samorzutności i reaktywności, 
jako wprost rozdzielne, tak byłoby bezsensem chcieć zacho­
wać impresyjność nietkniętą i zamkniętą w sobie, zgoła obo­
jętną względem wszelkiej dowolnej treści” .

Mimo to jednak w podanych przez Bahnsena czterech 
własnościach: samorzutności, receptywność, impresyjności 
i reaktywności posiadamy cztery zewszechmiar godne uwagi 
czysto psychiczne cechy indywidualności, z któremi spotyka­
my się, choć pod innemi mianami, również i w najnowszych 
badaniach.



III. TYPY INDYWIDUALNOŚCI W NOWSZYCH 
BADANIACH

Na schyłku wieku 19-go podejmują najpierw Francuzi 
nietylko — jakeśmy już widzieli — ponownie kwestję typów 
temperamentu, ale również teorję indywidualności. Tutaj prze- 
dewszystkiem T. R i b o t (1) zapoczątkował ruch pracą 
swoją p. t. „O różnych formach charakteru”. Od istoty cha­
rakteru wymaga on dwóch własności; są to: jedność i wy­
trzymałość. Są one koniecznemi, ale też wystarczającenn 
warunkami tego, co wolno nazwać (naturalnie -— niewar- 
tościowanym) charakterem. J e d n o ś ć  — według niego — 
polega na owym rodzaju postępowania, który jest zawsze ze 
sobą zgodny. ,,W prawdziwej indywidualności (Ribot nie 
rozróżnia indywidualności i charakteru) wszystkie popędy są 
zbieżne. Albo też co najmniej znajdujemy zawsze jedną część, 
która służy drugiej. Można uważać człowieka za połączenie 
instynktów, potrzeb i skłonności. W wypadku jedności two­
rzą one spoistą wiązkę, która pracuje w jedynytn kierunku. 
W y t r z y m a ł o ś ć  zaś to nic innego, jak tylko z a c h o ­
w a n a  po w s z y s t k i e  c z a s y  jedność. Gdyby 
jedność nie była trwała, związek wszystkich instynktów, 
skłonności i potrzeb nie miałby większej wartości dla określe­

53
nia charakteru. Jest rzeczą nieodzowną, aby jedność zacho­
wała się i zawsze znów występowała jako taż sama we wszel­
kich rówmych albo choć podobnych okolicznościach. Właści­
wą oznaką prawdziwego charakteru jest to, że ukazuje się 
on już w dzieciństwie i trwa przez całe życie. Wiadomo zgó- 
ry, co człowiek taki w decydującej chwili uczyni, a czego za­
niecha. Ale wszystko to znaczy jedynie, że prawdziwy cha­
rakter jest wrodzony”. Wszelako sądzi Ribot, że ludzie, po­
siadający tę jedność i wytrzymałość, stanowią mniejszość. 
Większość składa się z „bezpostaciowych” i „chwiejnych” 
(les amorphes et les instables) (2). „B e z p o s t a c i o w i— 
to legjon; są to charaktery nabyte. Nic w nich nie jest wro­
dzone, niema nic, coby wskazywało na drzemiące w głębi 
przeznaczenie. Natura uczyniła ich aż nad miarę „plastyczny­
mi”. Są sumarycznym wynikiem okoliczności, otoczenia, wy­
chowania, którego użyczyli im ludzie i rzeczy. Ktoś inny, al­
bo — gdy niema tego innego — otoczenie społeczne chce 
i działa za nich. Nie są głosem, lecz jedynie echem. Są tern 
lub owem — zależnie od okoliczności. Przypadek decyduje 
o ich zawodzie, małżeństwie, o wszystkiem innem. Raz wzię­
ci w tryby przez świat, postępują tak, jak wszyscy doko­
ła” (3). Również i K. S i g w a r t (4), który o jedenaście 
lat przed Ribofem ogłosił pracę o „Różnicach indywidual­
ności”, opisuje w całkiem podobny sposób tę grupę bezpo­
staciowych. Nazywa on ich jednak r e c e p c y j  n y m i  
lub plastycznymi w przeciwieństwie do a k t y w n y c h ,  
czynnych, którzy, jako nieprzystępni, ostrokanciaści, w sobie 
samych, jak kryształy, zcła-sie^-moszą ąrrawo, według którego 
się kształtują.

Co się zaś tyczy c h w i e j n y c h ,  przedstawia ich 
Ribot jako „odpadki i żużle cywilizacji. Tutaj można słusz



54
nie oskarżać cywilizację, że jest przyczyną ich zwiększania 
się. Są oni zupełnem przeciwieństwem charakteru w tem zna­
czeniu, w jakiem ustaliliśmy to pojęcie. Nie posiadają ani 
jedności, ani trwałości, są kapryśni, zmienni z chwili na chwi­
lę, to gnuśni, to znów wybuchowi, niepewni i nieobliczalni 
w swem reagowaniu. Postępując w różnych okolicznościach 
jednakowo, a w jednakowych — różnie, są istnemi znakami 
zapytania”.

Obie te olbrzymie klasy ludzi Ribot wyłącza całkowicie 
ze swego badania. Następnie, biorąc za punkt wyjścia obser­
wację nad ludźmi i ich działalnością, szuka dla reszty decy­
dujących cech, które wyciskają na nich znamię istotnych cha­
rakterów. Ta reszta bowiem, jego zdaniem, obejmuje wy­
łącznie prawdziwie typowych ludzi z charakterem. Wychodzi 
on przytem z podobnych założeń, co Schleiermacher. „Życie 
duchowe”, mówi, „rozpatrywane w najwyższej swej ogólności, 
daje się sprowadzić do dwóch przejawów podstawowych: 
c z u c i a  i d z i a ł a n i  a”. Stosownie do tego dzieli on 
ludzi przedewszystkiem na dwie główne grupy: „ s e n s  y- 
t y w n y c h” i „a k t y w n y c h”. Tworzą oni pozy­
tywną grupę charakterów. Przeciwstawia on im grupę nega­
tywną — „ a p a t y c z n y c  h”.

Przedstawię pokrótce te trzy grupy.
S e n s y t y w n i  (les sensitifs, les affectifs, les émo- 

tionels) odznaczają się nieprzepartą niemal przewagą przy- 
stępności względem wrażeń zewnętrznych. Nad wszelką mia­
rę pobudliwi, podobni są do instrumentów, będących w sta­
nie ciągłego drgania. Życie ich upływa głównie wewnętrznie. 
Wcale niełatwo określić podstawy fizjologiczne tej klasy cha­
rakterów. Jeśli się jednak przypuści, że wewnętrzne czucia 
organiczne (sensations internes), wrażenia życia wegetatyw­

55
nego, są głównem źródłem rozwoju uczuciowego, jak znów 
czucia zewnętrzne (sensations externes) są głównem źródłem 
rozwoju intelektualnego, — wolno twierdzić, że zachodzi 
w nich zachwianie równowagi na korzyść pierwszych. Za­
kłócenie to wyprowadzić można z nadmiernej drażliwości 
układu nerwowego względem wrażeń zarówno przyjemnych, 
jak i nieprzyjemnych. Niepokój, wstydliwość, bojaźliwość, 
zamyślanie się, kontemplacyjność — oto ich cechy znamienne. 
Naogół klasa ta obejmuje przedewszystkiem pesymistów.

A k t y w n i  mają jako przeważające znamię natu­
ralną niewyczerpaną skłonność do działania. Podobni są do 
maszyn, będących w nieustannym ruchu. Życie ich upływa 
głównie zewnętrznie. Podstawa fizjologiczna polega na bo­
gatym zasobie energji, na nadmiarze siły żywotnej (por. sa- 
morzutność u Schleiermachera i Bahnsena, lecz również 
u Bain’a w pracy jego p. t. „Study of Character”), która 
jednak różni się bardzo od przerywanych i wybuchowych 
przejawów ludzi chwiejnych, a sprowadzić się da nao­
gół do dobrego stanu odżywiania. Główne własności są nastę­
pujące: wesołość, przedsiębiorczość, śmiałość, ryzykowność, 
odwaga aż do szaleństwa. W najczystszej formie i w prze­
ważającej ilości są oni optymistami.

Wreszcie a p a t y c z n i  odpowiadają ludziom o tem­
peramencie flegmatycznym. Istota ich polega na pewnym sta­
nie bezsiły, braku sprężystości, upadku zdolności czucia 
i działania, gdy zdolność ta spada poniżej przeciętności. Nie 
należy mieszać ich z bezpostaciowymi; gdyż są obojętni 
wskutek wrodzonej dyspozycji, tamci natomiast — pod wpły­
wem okoliczności zewnętrznych. Nie są oni również plastycz­
ni, jak owi bezpostaciowcy, nie nastręczają bowiem żadnego 
punktu, któregoby się uchwycić mogło jakiekolwiek kształto­
wanie. Główną ich cechą jest gnuśność. Nie są ani pesymi­
stami, ani optymistami. Znamionuje ich obojętność, lenistwo.



56
ospałość, beztroska. Podstawą fizjologiczną ich charakteru 
jest zmniejszenie się nerwowego tonu uczuciowego, powię­
kszenie limfatycznej budowy ciała (tej więc, która odznacza 
się przewagą działalności układu naczyń limfatycznych), albo 
też zwolnienie i zmniejszenie się krążenia krwi.

Z konstrukcji l o g i c z n e j  Ribot wysnuwa jeszcze 
czwarty typ charakteru — typ równomiernie umiarkowanych 
ludzi (les tempérés) lub też, jak jabym ich nazwał, typ ludzi 
h a r m o n i j n y c h .  „Przewaga życia uczuciowego, prze­
waga ochoty do działania, niemoc (atonie) jednego i drugiej”, 
mówi on całkiem słusznie, „te trzy grupy wymagają uzupeł­
nienia w postaci grupy zupełnego stanu równowagi po­
między wrażliwością a ochotą do działania”. Sądzi on jednak, 
że jakkolwiek istnieje ta grupa ludzi, nie należy jej włączać 
do typów podstawowych. Albowiem ten stan równowagi może 
być uskuteczniony jedynie dzięki inteligencji. Ribot zaś sprze­
ciwia się ze wszystkich sił włączeniu inteligencji do czynni­
ków, od których zależy charakter.

V Pomimo to jednak musi Ribot uwzględnić czynnik inte­
ligencji, „tę drugą warstwę charakteru” (cette seconde 
couche du caractère), aby rozłożyć na poddziały owe trzy 
wielkie klasy, które ustanawia. Dość będzie na jednym przy­
kładzie—na klasie sensytywnych—pokazać, jak on zużytko- 
wuje ten czynnik. Dzieli sensytywnych na trzy poddziały: na 
pokornych (humbles), skłonnych do zadumy (contemplatifs) 
i wzruszeniowych (émotionels). Pokorni mają, obok niepo­
hamowanej wrażliwości na podniety, ograniczony lub w każ­
dym razie tylko przeciętny rozsądek, są zaś pozbawieni dziel­
ności. U kontemplacyjnych przybywa spora dawka rozsądku, 
gdy tymczasem wzruszeniowcy łączą z niepohamowaną po­
budliwością pokornych i swobodą intelektualną kontempla­
cyjnych — żywość i dzielność. Wszelako żywość ta jest prze­
rywana i niekiedy skoczna,

—  57
Niema poco zajmować się bliżej poddziałami obu pozo­

stałych klas głównych. Jest to tern bardziej zbyteczne, że prze­
cież poddziały te wydają się raczej skonstruowane, niż przez 
abstrakcję uzyskane z rzeczywistości.

W cztery lata po pracy Ribofa o różnych postaciach 
charakteru ukazało się wspomniane już wyżej dzieło Alfreda 
F o u i 1 1 é e’ g o p. t. „Temperament i charakter" (5). 
W dziele tern interesuje nas tutaj, że autor, podobnie jak 
Sigwart, w przeciwieństwie zaś do Ribofa, zadatkowi inteli­
gencji nadaje znaczenie podstawowe, gdy chodzi o piętno 
indywidualne. Przypomnijmy sobie, że Ribot tak zwanych 
„amorficznych” (bezpostaciowych) wyłącza z pośród praw­
dziwych typów charakteru, ponieważ ich plastyczność wska­
zuje właśnie na nieobecność wszelkiego charakteru. „Bywają 
jednak”, odpowiada na to Fouillée (str. 108), „obok stwo­
rzeń biernych, które pozwalają formować siebie według 
k a ż d e g o  modelu, również i formy czynne, których zdol­
ność do udoskonalenia się nie wskazuje bynajmniej na nie­
obecność charakteru. Plastyczność ich wynika z ich własnej 
inteligencji, która pozwala im się doskonalić nieustannie. 
Z pewnością nie jest „bezpostaciowy” i niezupełnie jest po­
zbawiony formy ten, kto posiada zdolność nadawania sobie 
samemu form coraz wyższych. Z pewnością nie jest „chwiej­
ny” ten, kto posiada dośc"energji i duchowej siły żywotnej, 
aby bez przerwy wznosić się na coraz wyższy poziom ducho­
wy. Ci, co wspinają się na najwyższe góry, toć przez to nie 
stwierdzają, że brak im mocnych nóg i jasnych oczu. Jeśli 
jest prawdą, że istnieją inteligencje bierne, będące jedynie 
zwierciadłami, to istnieją również i czynne, które są prawdzi- 
wemi ogniskami światła. Napróżno będą nas ciągle zapew­
niać, że prawdziwy charakter jest tylko wrodzony. Jak pewne 
jest, że pośród tego, co jest wrodzone, mieści się też uzdol­
nienie intelektualne, niezbędne, by wznieść się ponad siebie



samego, by wejść z bliźnimi w obcowanie duchowe, — rów­
nie pewny jest stąd wniosek, że charakter nabyty, o ile tylko 
nabyto go o własnych siłach, o ile jest wynikiem własnej świa­
domości, ma pełne prawo do nazwy charakteru. Prawdziwa 
natura nie jest niezmienna i z jednej sztuki. Psycholog nie ma 
do czynienia ze z w i e r z ę t a m i ,  które są niewolnikami 
swych niezmiennych instynktów, ale z ludźmi, mającymi świa­
domość, która jest zawsze w ruchu i postępuje naprzód. Je­
żeli i d e j e są siłami, to czy istotę osobników będziemy oce­
niali wyłącznie według siły żywotnej ich mięśni? Dobre i złe 
przymioty inteligencji okazują się w całej naturze naszej, 
w mocy i przedmiocie naszych spostrzeżeń, naszej pamięci, 
wyobraźni, naszego namysłu, naszych uogólnień, sądów 
i wniosków. Jakżeż można sądzić, że u człowieka właściwość 
szczególnie ludzka miałaby nie być istotnym pierwiastkiem 
charakteru?”

Otóż łatwo zrozumieć, że Fouillée dawną dwudzielność 
indywidualności na sensytywne i aktywne zastępuje trójdziel- 
nością, której klasy zależą od przewagi życia uczuć, rozsąd­
ku i woli. Te trzy klasy nazywa on klasami sensytywnych, 
intelektualistów, woluntarystów.

Za s e n s y t y w n y c h  uważa on tych, których 
układ nerwowy ma tę właściwość, że skłonny jest zupełnie 
sam przez się „grać”, a przytem z mocą, nie pozostającą czę­
stokroć w żadnym stosunku do podniet zewnętrznych (6). 
Według ich natury, jak i miejsca reakcji, rozróżnia Fouillée 
wrażliwość wisceralną (trzewiową) i cerebralną (mózgową). 
Wyższemi gatunkami wrażliwości lub władzy doznawania 
czuć (sensibilité) nie są reakcje wisceralne, lecz cerebralne. 
Nie są to proste i organiczne wrażenia, kierujące ludźmi i pro­
wadzące ich, lecz uczucia, którym towarzyszą wyobrażenia 
oraz ideje. W miarę, jak pod wpływem idej rozwija się i wzbo­

—  58 -

gaca wrażliwość, uczucia same komplikują się i coraz bardziej
i ściślej spajają się między sobą.

I n t e l e k t u a l i ś c i  to ci, co są opanowani przez 
chęć do myślenia'. Rozsądek może być rozpatrywany (por. też 
Sigwarta) bądź z punktu widzenia przedmiotów, któremi się 
zaprząta, bądź też z punktu widzenia czynności, którą wyko­
nywa. Według istoty swej i działalności bywa on szybki lub 
powolny, silny lub słaby, stały lub ulotny. Te dobre lub złe 
przymioty są zasadniczo zależne od właściwości mózgu. 
Dzięki ćwiczeniom funkcje mózgu mogą stać się szybsze, moc­
niejsze, trwalsze, lecz jedynie wewnątrz wrodzonych granic.

Ze względu przedewszystkiem na przedmioty, któremi 
się zaprząta, okazuje rozsądek, jak żadna inna z funkcyj du­
chowych, zdolność doskonalenia się o własnych siłach. Ten 
r®zwój duchowy polega najpierw na ujmowaniu coraz wyż­
szych wyobrażeń oraz ich stosunków wzajemnych. Wyższa 
inteligencja nie wyłącza głębokiej wrażliwości. Liczne są 
przykłady, w których bystry intelekt łączy się z wielkiem 
sercem.

Wreszcie w o l u n t a r y s c i  nie odpowiadają ak­
tywnym Ribot’a, lecz aktywnym Sigwarta. Aby ich zrozumieć, 
należy wziąć pod uwagę z jednej strony znaczenie siły napię­
cia nerwowego, s z y b k o ś ć  i t r w a n i e  aktywności, 
które zasadniczo są skutkami budowy cielesnej, temperamen­
tu i stanu odżywienia, z drugiej zaś strony — k i e r u n e k  
aktywności, który określa istotę właściwego charakteru. Sam 
znów kierunek ten zależy od uczuć. Wszelako u istoty inteli­
gentnej, u człowieka, który nie jest jedynie maszyną odru­
chową do grubych wrażeń zmysłowych, każdemu uczuciu to­
warzyszy też jakieś wyobrażenie. Istnieją tedy dwie możli­
wości rozwoju woli: można albo przez ćwiczenie i nawyk 
wzmóc samą energję woli, albo też wpłynąć na inteligencję 
i z jej pomocą — na uczucia, dzięki zaś ich sile rozpędowej—

—  59 -



-  60
na wolę. Są to obie wielkie metody wpływania na wolę, które 
zna również Herbart (w przeciwieństwie do Schopenhauera), 
a które on nazywa z jednej strony „karnością” (kierownic­
twem), z drugiej — „tworzeniem zamkniętego kręgu my­
śli dzięki nauczaniu”.

Po pracach Francuzów następują niebawem liczne i cen­
ne prace Niemców, które oparły na nowej podstawie całą 
naukę o indywidualności. Weszła ona dzięki temu w trzecie 
swe stadjum. Jeśli była początkowo nie o wiele więcej niż 
teorją o temperamentach, to w drugim okresie zasadniczo 
rozpatrywano ją pod kątem widzenia psychologji teoretycz­
nej, gdy tymczasem w trzeciem stadjum przykładano się do 
niej poczęści ze stanowiska psychjatrji (Freud, A. Adler, 
Jung, Kretschmer), poczęści zaś ze stanowiska filozofji (Dil- 
they, Spranger, Jaspers, W. Stern). Jakkolwiek mało wnio­
sków ostatecznych wysnuto z tych charakterologij i teoryj 
indywidualności, to przecież z jednej strony prace psychja- 
trów i innych lekarzy otworzyły nam szeroko oczy na warun­
ki somatyczne różnych indywidualności, a z drugiej stro­
ny prace filozofów skierowały nasz wzrok ponad i poza 
sprawy wyłącznie psychologiczne i biologiczne ku czysto du­
chowej stronie człowieka i jej swoistym prawidłowościom kie­
rowniczym. Można też powiedzieć: jeśli poprzednia charakte- 
rologja miała na uwadze jedynie funkcje fizyczne i psychicz­
ne, to badania obecne kładą nacisk z jednej strony również 
na funkcje fizyczne, z drugiej — na funkcje duchowe; ponie­
waż zaś człowiek jest zwróconą do pewnego celu tkaniną, 
utworzoną z tych trzech grup funkcyj, t. j. fizycznych, psy­
chicznych i duchowych, więc dopiero dzięki temu c a ł k o ­
w i t o ś ć  indywidualności wstępuje w punkt środkowy 
rozważania.

Niewątpliwie teorja indywidualności staje się w ten spo­
sób o wiele bardziej złożona. Jeżeli uśmiechem zbywano pró­

—  61
bę ułożenia w uporządkowany system nieskończonej rozmai­
tości zjawisk, próbę zbudowania na wzór zoologji lub botani­
ki pewnego rodzaju morfologji psychiczno-duchowego czło­
wieka, jeśli uśmiechem ją zbywano już, gdy ograniczała się do 
zjawisk psychicznych: to próba taka tern bardziej będzie mu­
siała ściągnąć na siebie krytykę, gdy chodzi o uwzględnienie 
również funkcyj fizycznych i duchowych. Rzeczywiście, pró­
bie tej nastręcza się też trudność nie do pokonania. Tkwi ona 
w tern, że tkanina funkcyj, właściwych indywidualnościom, 
w zasadzie o wiele bardziej zależy od natężenia, o wiele zaś 
mniej od posiadania czy też niedoboru pewnych funkcyj. Np. 
czysto psychiczne funkcje wyobrażania, przypominania, my­
ślenia, czucia, pragnienia, pożądania, chcenia, kochania, nie­
nawidzenia istnieją we wszelkich indywidualnościach, poczy­
nając od idjoty, a kończąc na genjuszu. Jakaż jednak różnica 
w ich natężeniu i sprawności! Podobnież żadna istota ludzka 
nie jest pozbawiona czysto duchowych funkcyj zachowania, 
się teoretycznego, estetycznego, religijnego, ekonomicznego, 
politycznego, społecznego, jak je ułożył Spranger. Ale raz 
jeszcze powtarzam: jakaż ogromna różnica ich natężenia 
mieści się w tej sześćkroć nieskończonej różnorodności!

Niemniej jednak — przy silnem natężeniu jakiejś 
tunkcji, która na mocy związku teleologicznego wszystkich 
funkcyj wpływa na pozostałe tern bardziej, im jest silniejsza— 
ma się prawo ustalać typy indywidualności, które lekarzowi, 
wychowawcy, politykowi, historykowi dostarczają możliwości 
odpowiedniego nastawienia się przy postępowaniu z ludź­
mi lub ich ocenianiu. Jak daleko posuwa się to tworzenie ty­
pów, jak ściśle dają się one od siebie odgraniczać, sprawa 
ta — o ile tylko uświadamiamy sobie słabą stronę wszelakie­
go tworzenia typów —— jest o wiele mniej ważna, niż zaostrze­
nie wzroku dla faktu, że wielka jest różnorodność indywidual-



ności, i dla sprawy przypuszczalnych przyczyn tej różno­
rodności.

To też jest decydującym powodem, dla którego chce­
my tu również — jakkolwiek tylko na przykładach — rozpa- 
trzyć jeszcze nowsze badania, dotyczące charakterologji. 
Ograniczam się przytem do systemów, pochodzących od leka­
rzy, specjalnie psychjatrów. Z pośród filozofów jeden tylko 
opracował szczegółowo swój system; mam na myśli system 
form życia Edwarda S p r a n g e r a. Sądzę, że jest on 
znany czytelnikom dzieł pedagogicznych.

Wypada tu uznać za fakt uderzający, że niezależnie od 
siebie znaczna liczba nowszych autorów niemieckich rozróżnia 
dwa główne typy indywidualności, które pod względem swej 
k i e r u n k o w o ś c i  są sobie biegunowo przeciwne (7). 
W podobnej kierunkowości lub określoności kierunkowej indy­
widualności — jak oświadcza Emil U t i t z (8) __ nie­
wątpliwie utrafiony jest moment k a t e g o r j a l n y  
w istocie (niewartościowanego) charakteru. Jest to moment 
czysto formalny. Kierunkowość ta może być jednostronna, 
wielo- lub wszechstronna, okresowo zmienna lub też trwale 
jednolita. Zawsze jednak można będzie podzielić ludzi na 
dwie główne grupy: na takich, których kierunek dążeń lub ca­
łość zachowania się zarówno ogarnia w większym stopniu 
własne „ja”, jak i przez to „ja” jest wyznaczony, oraz in­
nych, których kierunek zawisł bardziej od świata zewnętrzne­
go i znów ku temu światu zewnętrznemu się zwraca. Zasad­
nicze znaczenie ma tutaj fakt, że oba te główne kierunki już 
przy urodzeniu są obecne w zadatku charakteru, i że otocze­
nie oraz wychowanie mogą je tylko wzmocnić lub osłabić, 
nigdy jednak — zatrzeć w zupełności.

Otóż, biegunowość określoności kierunkowej uczynił 
przedewszystkiem C. G. J u n g  (9) punktem wyjścia sy­
stemu typów indywidualności. Biorąc pod uwagę fakt, że

63

zdarzenia fizyczne mają u różnych osób zgoła różne natęże­
nie, oraz że u jednych natężenia te lub energje fizyczne wyła­
dowują się bardzjej nawewnątrz, u innych — bardziej na- 
zewnątrz, dochodzi Jung do dwóch biegunowo sobie prze­
ciwnych typów podstawowych: typu i n t r o w e r s y j -  
n y c h (zwróconych nawewnątrz) i typu e k s t r a w e r -  
s y j n y c h (zwróconych nazewnątrz). Odwrotne tedy za­
chowanie się ludzi względem przedmiotu — objektu roz­
szczepia ich na dwie grupy. Niełatwo, sądzi Jung, oznaczyć 
w sposób zrozumiały i jasny to przeciwne zachowanie się, 
a kryje ono w sobie źródło nader groźnych nieporozumień. 
W sposób najogólniejszy stanowisko introwersyjne określić 
można jako takie, które we wszelkich okolicznościach usiłuje 
wywyższyć p o d m i o t  i zdarzenie podmiotowe nad 
przedmiot, lub co najmniej potrafi utrzymać je — wobec 
przedmiotu. Stanowisko ekstrawersyjne natomiast podpo­
rządkowuje podmiot przedmiotowi, tak iż tutaj p r z e d ­
m i o t o w i  przypada znaczenie dominujące w zdarzeniu 
psychicznem. Tam widzi się wszystko pod kątem swego za­
patrywania, tutaj—pod kątem tego, co się objektywnie dzieje.

Każdy człowiek posiada, rzecz prosta, oba mechanizmy, 
jako wyraz swego naturalnego rytmu życiowego. Normalne­
mu przebiegowi życia powinnaby przeto odpowiadać rytmicz­
na odmiana obu psychicznych form działania.

Wszelako warunki zewnętrzne oraz dyspozycje we­
wnętrzne bardzo często sprzyjają jednemu mechanizmowi, 
przeszkadzają zaś drugiemu. O ile przeszkoda taka staje się 
chroniczna, tworzy się z tego t y p ,  mianowicie nastawie­
nie nawykowe, w którem jeden z mechanizmów trwale prze­
waża, choć, coprawda, nigdy nie może ujarzmić drugiego cał­
kowicie.

Według tych dwu typów można zupełnie ogólnie roz­
różniać jednostki, przyczem chciałbym tu dodać, że należy



chyba jeszcze uzupełnić je leżącym w pośrodku, wyżej 
wspomnianym typem, w którym introwersja i ekstrawersja za­
chowują równowagę.

Można jednak grupować ludzi nietylko według tej uni­
wersalnej odmienności ekstrawersji i introwersji, lecz również 
według poszczególnych podstawowych funkcyj psychicznych. 
Jako takie funkcje podstawowe, które zarówno z pochodze­
nia, jak i z właściwej istoty swej różnią się od innych funkcyj, 
uzyskuje autor na zasadzie swego doświadczenia: m y ś l e ­
n i e ,  o d c z u w a n i e ,  d o z n a w a n i e  w r a ż e ń ,  
u j m o w a n i e  i n t u i c y j n e .  Obie ostatnie funkcje 
znamionują bardzo silnie istotę dziecka i człowieka pier­
wotnego, ile że one bądź co bądź przeważają w nich w po­
równaniu z myśleniem i odczuwaniem (10). Obie są też irra- 
cjonalnem miejscem macierzystem, skąd bierze początek roz­
wój myślenia i czucia, przedewszystkiem —■ odczuwania 
wartości (11), jako funkcyj emocjonalnych, t. j. funkcyj ro­
zumu. Wrażenie określa Jung, zupełnie w rozumieniu Wund- 
ta, jako zjawisko elementarne, stanowiące zarówno pierwia­
stek wyobrażenia, jak i uczucia. Natomiast intuicja jest 
w oczach Junga rodzajem instynktownego ujmowania jakich­
kolwiek treści, które występują jako gotowe całości, przy- 
czem narazie nie bylibyśmy w stanie wskazać lub wybadać, 
w jaki sposób treść ta przyszła do skutku (12). Podobnie jak 
przy wrażeniu, tak też przy intuicji — treści mają charakter 
czegoś bezpośrednio danego (a nawet pewnego) w przeci­
wieństwie do charakteru czegoś p o c h o d n e g o ,  jaki 
jest właściwy treściom odczuwania i myślenia.

Przedstawiony w ten sposób system Junga obejmuje 
więc osiem podstawowych typów indywidualności, a miano­
wicie po jednym typie myślowym, uczuciowym, wrażeniowym 
oraz intuicyjnym w kręgu ekstrawertyków, równie jak w krę­
gu introwertyków, przyczem wszystkie te osiem typów może

-  6 4  — 65

się już objawić w dziecku, co je bardziej jeszcze znamionuje 
jako prawdziwe typy indywidualności. Musimy tutaj wyrzec 
się dalszego opisywania owych typów. Po zajmującem ugru­
powaniu i włączeniu do swego systemu osobistości historycz­
nych oraz postaci poetyckich poświęca Jung takiemu opisowi 
całą część drugą swego obszernego dzieła. Będzie może inte­
resujący w tern miejscu przytoczony przez Junga dowód, że 
rozprawa Schillera o poezji naiwnej i sentymentalnej prowa­
dzi do tych samych podstawowych typów indywidual­
ności (13).

Bardzo jest godne uwagi, że system charakterologji 
w ostatnich latach dwudziestu również i u innych autorów nie­
mieckich jest zbudowany na tern samem, co u Junga, przeci­
wieństwie, jakkolwiek nie jest widoczna bezpośrednia zależ­
ność od siebie tych autorów. Podobnie jak Jung typowi intro- 
wersyjnemu przeciwstawia ekstrawersyjny, tak E. K r e ­
t s c h m e r  typ s c h i z o t y m i c z n y  — typowi c y k  1 o- 
t y m i c z n e m u. Do obu tych nazw doszedł autor poprzez 
dwie scharakteryzowane już przez Kraepelina przeciwstawne 
sobie choroby umysłowe -— schizofrenję i psychozę cy­
kliczną. Podczas wieloletnich obserwacyj zauważył on, że 
oba te typy podstawowe przedstawiają się wprost prze­
ciwnie nietylko pod względem psychjatrycznym, ale również 
ze względu na ustrój cielesny. Spostrzega, że budowa ciała 
schizofreników jest szczupła i wątła lub też żylasta i wy­
smukła, że mają podłużne i owalne zarysy twarzy, długie no­
sy, kąciste profile, za wysoką środkową część twarzy, — 
że tymczasem cyklicy posiadają pełne, pulchne twarze o za­
rysie tarczowym lub pięciokątnym i harmonijnej budowie 
profilów, że mają krótką szyję i okrągławe formy ciała oraz 
skłonność do tycia, właściwą pyknikom. Badając więc te 
formy budowy cielesnej, znajduje on — odpowiednie do tego
Charakter — jego pojęcie i wychowanie 5



66

przeciwieństwa — formy przejściowe, które nazywa typami 
schizoidycznym i cykloidycznym, a wreszcie obie duchowo 
normalne główne grupy — schizotymików i cyklotymików.

Trudno przeczyć, że kretschmerowski typ cyklotymików 
jest duchowo spokrewniony z jungowskim typem ekstrawer- 
syjnych, równie jak typ schizotymików — z typem intrower- 
syjnych. Podobnie jak cyklotymikom i ekstrawertykom 
właściwa jest w ich rozwoju pewna otwartość w stosunku do 
świata zewnętrznego i silne oddanie się mu, równie jak 
i łatwość, z jaką świat zewnętrzny wyciska swe piętno na ich 
strukturze, tak znów schizotymikom i introwertykom — pew­
ne odosobnienie od świata zewnętrznego, większa dążność do 
rozporządzania się samym sobą, by nie rzec — wola samo- 
utrzymania się wobec niego, tudzież często bardzo wielka 
nieprzystępność względem strukturalnego wyciskania piętna 
przez otoczenie. Takie łączne wrażenie wywierają na mnie 
obie te klasyfikacje. Przypomina się podział ludzi na hetero- 
centrycznych i egocentrycznych. Wszelako rozmaitych tych 
nazw niepodobna doprowadzić do pokrywania się wza­
jemnego.

Niewątpliwie ma to dla wychowawcy swoją wartość, 
kiedy wie, że dwojako możliwa zasadnicza postawa ludzkie­
go „ja” do świata zewnętrznego bynajmniej nie jest tylko wy­
nikiem wychowania, lecz że poszczególne indywidualności 
pod względem swej predyspozycji już z urodzenia skłaniają 
się silnie w jednym lub drugim kierunku, i że nawet cielesne 
formy ustrojowe podać mogą, choć bynajmniej nie pewną, 
wskazówkę. Godne jest uwagi, że Qswald K r o h  z Tubingi 
w swej „Psychologji dziecka ze szkoły podstawowej” odsyła 
do prac swych uczniów, którzy zajmują się charakteryzowa­
niem dziecka, uczęszczającego do szkoły podstawowej, we­
dług kierunku cyklo- i schizotymicznego (14).

67

Samo przez się jest zrozumiałe, że oba kierunki rozwo­
jowe w ogólności mogą ulegać wpływom. Wszelako wpływa­
nie takie nie powinno się stać bezmyślnym przymusem. Jest 
rzeczą prawdopodobną, że właśnie natury szorstkie, nieprzy­
stępne — a więc introwertycy lub schizotymicy — przy sil­
niejszym popędzie do zaznaczenia swej wartości i do samo- 
określenia, nieznacznej zaś zdolności przystosowania się do 
otoczenia — w razie niewłaściwego obchodzenia się z niemi 
łatwiej mogą być doprowadzone do chorobliwej żądzy wła­
dzy, aniżeli natury plastyczne, albowiem właśnie człowiek 
nieprzystępny niełatwo znosi podnietliwe i wzmagające się 
wskutek ucisku ze strony otoczenia p o c z u c i e  m a ł o -  
w a r t o ś c i o w o ś c i .  Następuje wówczas w biegu roz­
woju zjawisko, które psychanalitycy nazywają nadkompen- 
sacją, t. j. nadmiernem wyrównaniem. Charakterologja Alfre­
da A d l e r a ,  przy której nie możemy się tutaj dłużej za­
trzymywać, ma tę wielką zasługę, że zwróciła uwagę na to 
zjawisko.

Po tych rozważaniach opuszczamy zagadnienie typów 
indywidualności, którego badanie po wszystkie czasy zajmo­
wało ludzi, a właśnie w dobie obecnej doprowadziło do prac 
bardzo interesujących. Mimo to jednak stoimy jeszcze wobec 
pierwocin nauki, poświęconej charakterologji. Lecz w wię­
kszej jeszcze mierze stoimy przy pierwocinach kwestji równie 
dla nas ważnej: jakie dyspozycje psychiczne — przy całej 
różnicy indywidualności — m u s z ą  istnieć, ażeby w danej 
indywidualności mogło się rozwinąć to, co wolno nam nazwać 
charakterem w znaczeniu etycznem, a więc wartościowanem? 
O ile mi wiadomo, kwestję tę po raz pierwszy od czasu Her- 
barta poruszył znów, choć w sposób całkiem aforystyczny, 
John D e w e y w książeczce swej p. t. „Zasady moralne 
w wychowaniu”. Poddamy ją szczegółowemu rozbiorowi 
w następnym rozdziale.



C z ę ś ć  d r u g a

PREDYSPOZYCJA DO CHARAKTERU 

MORALNEGO



IV. CZTERY GŁÓWNE SKŁADNIKI DUCHOWEGO 
ZADATKU CHARAKTERU

W rozdziale piątym dopiero co wspomnianej rozprawy 
swej oświadcza John D e w e y: „Komunałem jest twier­
dzenie, że rozwój charakteru jest celem całej pracy wycho­
wawczej w szkole. Trudność tkwi w wykonaniu tego zadania. 
A podstawowa trudność wykonania polega na braku jasnego 
pojęcia, co oznacza wyraz „charakter”. Wiemy, co to „cha­
rakter”, gdy chodzi o czynności, które z niego wynikają, lecz 
nie mamy określonego pojęcia o stronie jego wewnętrznej, 
j a k o  u k ł a d z i e  w e w n ę t r z n y c h  s i ł ” (1).

Dewey stara się tedy pokrótce wskazać na te siły dzia­
łające. Za pierwszy czynnik uważa on siłę albo skuteczność 
działania przy wykonywaniu (force or efficiency in execu- 
tion). Jednostka musi posiadać zdolność utrzymania się na 
nogach i stawiania oporu w poważnych walkach życiowych. 
Musi ona posiadać inicjatywę, stałość, wytrzymałość, odwagę, 
zabiegliwość, pracowitość, a wartości te obejmuje Dewey 
mianem siły charakteru (force of character).

„Lecz”, dodaje on, „potrzeba czegoś więcej, jak prostej 
siły woli. Sama siła bowiem może być brutalna, może dzia-



72

łać z krzywdą dla innych”. Siła musi posiadać kierunek, io 
zaś wymaga dwu dalszych własności człowieka. Jedna z tych 
dwu własności, umożliwiających wychowanie charakteru, to 
zdrowy rozsądek, zdrowy sąd (good sense, good judgement). 
Zdrowy sąd jest to zmysł dla właściwej oceny wydarzeń i fak­
tów. Sama znajomość tego, co słuszne, nie może nigdy zastą­
pić siły wyszkolonego sądu. Lecz i ta zdolność sądzenia nie 
jest wystarczająca; niedość umieć oceniać cele naszego po­
stępowania li tylko rozsądkiem. Można sobie wyobrazić ludzi, 
posiadających doskonały sąd o rzeczy, którzy jednak nie po­
trafią działać zgodnie ze swym sądem.

Potrzeba jeszcze, po trzecie, odpowiedniej subtelnej 
i osobistej zdolności reagowania (a delicate personal respon­
siveness, a prompt almost instinctive sensitiveness). Gdy tego 
niema, naszej rozsądkowej zdolności sądzenia zabrakłoby ma- 
terjału do opracowania. „Wszyscy”, powiada Dewey, „znamy 
różnicę między charakterem twardym, formalistycznym a cha­
rakterem sympatycznym, giętkim, otwartym”.

Po tych niewielu uwagach opuszcza Dewey ten przed­
miot swych krótkich rozważań. Zrzeka się nietylko dokładne­
go zbadania trzech wchodzących w rachubę sił, ale zwłaszcza 
— sprawdzenia, czy ta troistość wyczerpuje c a ł y  skład 
dyspozycyj, któreśmy objęli nazwą duchowego zadatku 
charakteru.

Nie ulega wątpliwości, że te trzy dyspozycje rzeczy­
wiście podają istotne warunki, w których powstaje charakter 
w znaczeniu wartościowanem. Następne badania pokażą to z 
zupełną jasnością. Udowodnią one zarazem, że jest rzeczą 
celową i niezbędną, aby je pojęciowo ująć jeszcze dobitniej, 
mianowicie w trzech pojęciach, które nazywam tak: s i ł a  
wo l i ,  j a s n o ś ć  s ą d u  i s u b t e l n o ś ć .

Zachodzi jednak pytanie, czy w trzech siłach dewey- 
owskich są zawarte wszystkie istotne warunki, umożliwiają­

7 3  '  —

ce rozwój charakteru we właściwem znaczeniu. Gdy dokład­
niej obserwujemy swe życie wyobrażeniowe, znajdujemy ty­
siące wyobrażeń, które w ż a d n y m  c z a s i e  nie budzą 
szczególnych uczuć; inne, które c z a s e m  są bezuczuciowe, 
czasem zabarwione uczuciowo; inne znów? które z a w s z e  
wywołują silniejsze lub słabsze uczucia. Gdy dalej badamy 
działanie tych samych grup wyobrażeń u różnych ludzi, prze­
konywamy się, że te same wyobrażenia wywierają zgoła róż­
ne działania uczuciowe, a przedewszystkiem, że u jednego 
pewne, raz wzbudzone uczucia pozostają niejako zlokalizo­
wane, gdy tymczasem u innych ludzi rozprzestrzeniają się 
po całym obszarze życia świadomego, panują nad niem całe- 
mi dniami, tygodniami, miesiącami i tern samem zyskują czę­
sto przeważny wpływ na całe ich postępowanie. Tę osobli­
wość duszy określę jako i n t e l e k t u a l n ą  w z r u -  
s z a l n o ś ć  p o d ł o ż a  d u c h o w e g o .  Wiąże się 
ona zapewne z właściwością mózgowego układu nerwowego, 
którą może zdołamy wyobrazić sobie symbolicznie jako wy- 
promienianie lub rozpromienianie intelektualnych podniet 
uczuciowych na mniejsze lub większe części mózgu — ze 
wszelkiemi ich tendencjami do poparcia i powściągu. Może 
pozostaje ona również w ścisłym związku z dyspozycją, którą 
nazwano „ p a m i ę c i ą  u c z u c i  a”, a więc ze zdol­
nością wzbudzania na nowo doznanych już raz uczuć — nie­
tylko w postaci czysto wyobrażeniowej, lecz jako prawdziwe 
uczucia ze wszystkiemi wrażeniami, w których są one zako­
rzenione. Niewątpliwie istnieje inna jeszcze wzruszalność, 
mająca źródło w wisceralnym (trzewiowym) układzie ner­
wowym albo wiążąca się z pewnemi niższemi instynktami; ta 
wzruszalność, naturalnie, nie wchodzi tu w rachubę.

R o z r ó ż n i a m  t e d y  c z t e r y  z a s a d n i c z e  
w a r u n k i  d u c h o w e g o  z a d a t k u  c h a r a k ­
t e r u ;  są to: s i ł a  wo l i ,  j a s n o ś ć  s ą d u ,  s u b ­



74

t e l n o ś ć  o r a z  wz  r u s z a 1 n o ś ć podłoża ducho­
wego. Od właściwości tych czterech dyspozycyj, od stopnia, 
w jakim one zdolne są do rozwoju, od niezmiernej rozmai­
tości ich składu zależy też skuteczność działania praw świa­
domości — skądinąd zresztą jednakowo czynnych we wszel­
kich indywidualnościach—praw świadomości, w których tkwią 
korzeniami wartości przedmiotowe ważne. Czy rozróżnienie 
to jest uprawnione i jakie posiada znaczenie, to wyświetlą po­
niższe badania.

Próbę podziału indywidualności ludzkich na zasadzie 
tych elementów uważam jednak za krok czysto teoretyczny, 
bez szczególnej wartości praktycznej. O ileby podział tego 
rodzaju sięgał po c z y s t e  typy, ułożyłby on sobie 
tormy, które nigdy nie zdarzają się w rzeczywistości. Przy­
czyna tego tkwi nietylko w tern, że te cztery elementy wywie­
rają na siebie wzajemnie silny wpływ i że rozstrzyga nie mie­
szanina sama przez się, lecz element, g ó r u j ą c y  w tej 
mieszaninie; ale przyczyna owa tkwi także i w tern, że stop­
nie siły poszczególnych elementów nie są niezwiązanemi z so­
bą wielkościami, jak cyfry w szeregu naturalnym liczb, lecz 
stale przechodzą jedne w drugie, i że dowolny stopień siły 
jednego elementu może wystąpić zmieszany z którymkolwiek 
stopniem siły wszystkich pozostałych. Skoro niema dwóch 
ludzi na całej ziemi, którzyby byli zupełnie równi pod wzglę­
dem jakości struktur swych indywidualności, i skoro te ja­
kości struktur tworzą raczej p o c z w ó r n ą  różnorod­
ność, — to jakąż wartość praktyczną mieć może ustalanie 
w sposób ściśle naukowy, z punktu widzenia duchowego za­
datku charakteru, czterech, ośmiu czy bodaj i stu typów indy­
widualności? Czemś zgoła innem jest, gdy intuicja psycho­
logiczna poety tworzy typy charakterów bądź w formie, 
jaką T e o f r a s t nadał swym „Charakterom” (2), 
bądź tak, jak S z e k s p i r  przedstawił swe typowe natury

75

kobiece, pełne wrażliwości i oddania, jak Julja i Ofelja, swych 
rozważających intelektualistów, jak Hamlet, swych harmonij­
nie bohaterskich ludzi, jak Henryk V, swe brutalne natury 
władcze, jak Ryszard III i Makbet,—bądź też, jak G o t f r y d  
K e l l e r  narysował swe postaci, występujące w cyklu nowel 
p. t. „Ludkowie z Seldwili” (2a). I znów jest to co innego, 
kiedy Edward S p r a n g e r  z punktu widzenia praw świado­
mości dzieli wszystkie r o z w i n i ę t e  indywidualności 
na sześć typów „form życia”, przyczem w każdej strukturze 
duchowej pierwiastkiem organizacyjnym jest coraz to inne 
prawo zachowania się duchowego. Ten rodzaj tworzenia ty­
pów snuł się, być może, przed oczyma W. D i 1 t h e y’a 
(3), gdy pisał swe „Przyczynki do badania indywidualności” .

Zanim jednak przejdziemy teraz do dokładnego zbada­
nia czterech warunków, umożliwiających rozwój charakteru 
wartościowanego, chciałbym jeszcze pokrótce rozpatrzyć, jak 
P l a t o n  przedstawiał sobie rozwój charakteru; powołuję 
się przytem na świetną rozprawę A. L e i s s n e r’a (4), 
która wpadła mi w ręce po zakończeniu mych badań. Psy- 
chologja Platona, jak wiadomo, zasadza się na troiście po­
dzielonej duszy. Dwie z tych części duszy wykazują niemałe 
podobieństwo do obu kompleksów, które z jednej strony 
określiłem jako indywidualność animalną, z drugiej — jako 
duchową, a które razem stanowią podłoże indywidualności. 
Tym trzem częściom duszy nadaje Platon miana: to logisti- 
kon, to thymoeid.es, to epithymetikon. Logistikbn jest to owa 
część duszy, którą możnaby określić jako zasadę rozumową 
w człowieku. Według Leissnera, nie jest to u Platona jedynie 
władza myślenia. To raczej władza poznania, związana z ra­
cjonalną władzą pożądania oraz pewną intelektualną władzą 
uczucia. Jest to siedlisko sił umysłowych, zwłaszcza pozna­
nia i eros’a filozoficznego, a tern samem również świadomości 
i osobowości. Ma on na pieczy wszystkie części organizmu



76
duszy („Rzeczpospolita”, 441 E), karmi je, zna ich potrze­
by (442 C) oraz posiada największe doświadczenie we wszel­
kich radościach i rozkoszach. Przez swe ideje, przedewszyst- 
kiem ideę dobra, zajmuje on stanowisko przodujące, jest 
to wewnętrzny człowiek w człowieku, właściwa duchowość 
w duszy, he psyche aute (572 A). Z j e g o  m o c y  l u b  
s ł a b o ś c i  w y n i k a  o s t a t e c z n i e  c h a r a k t e r  
w ś c i ś l e j  s z e m  z n a c z e n i u ,  j a k o  w y r a z  ze ­
w n ę t r z n y  w e w n ę t r z n e g o  u s t r o j u  d u ­
c h o w e g o .

Nie będę się tutaj zapuszczał w dalsze rozczłonkowanie 
logistikoriu na poszczególne władze psychiczne. Odsyłam do 
rozprawy Leissnera. Platonowi idzie zasadniczo o cztery mo­
żliwości poznania; są to: episteme (pojmowanie naukowe), 
dianoia (pośredniczka między wiedzą a mniemaniem) oraz 
dwa niższe gatunki poznania — pistis (wiara) i eikasia (do­
mysł). Obie ostatnie mają za przedmiot poznania zmienia­
jące się wciąż rzeczy zmysłowe. W należytem działaniu znaj­
duje episteme swą pierwszą i najcenniejszą uprawę. Pomijając 
jednak ten kunsztowny podział logistikori u, wykazuje on 
pewne podobieństwa do zespołu dyspozycyj, który określiłem 
jako duchowy zadatek charakteru.

Staje się to jeszcze wyraźniejsze po dokładnem przyj­
rzeniu się czynności, którą Platon przypisuje drugiej części 
dusz—thymoeides’owi. Thymoeides to zasada odwagi ducho­
wej. W walce między rozumem a niskiemi żądzami instynk­
townie pomaga logistikoriowi i użycza mu specyficznej siły 
do wykonania jego zamiarów. W miarę jak dzięki ich zobo- 
pólnemu sojuszowi i działaniu coraz bardziej ulega ukróce­
niu owa trzecia część duszy, epithymetikón, zasada niskich 
żądz, — w t y m  t e ż  s t o p n i u  r o z w i j a  s i ę  
c h a r a k t e r  m o r a l n y .

—  11 —

Brałaby pokusa do postawienia tej drugiej części du­
szy w r a z  z częścią pierwszą obok indywidualności du­
chowej albo duchowego zadatku charakteru z jego siłą woli, 
jasnością sądu, subtelnością i wzruszalnością, gdyby Platon 
nie przyjął trzech różnych stanów tej części duszy, z czego 
wynika, że thymoeides jest właściwie bardziej konstrukcją, 
niż stwierdzeniem faktu doświadczalnego. Albowiem w stanie 
n o r m a l n y m  thymoeides jest odważny, śmiały, gar­
dzący niebezpieczeństwem i śmiercią. Tutaj przejawia on 
stale cnotę męstwa, a więc istotną formę siły woli. Lecz w sta­
nie a n o r m a l n y m  jest on wyniosły, szorstki, butny 
(mianowicie w wypadku hyperbole, t. j. nadmiaru lub prze­
sady), albo miękki, porywczy, drażliwy (mianowicie w wy­
padku èlleipsis, t. j. pewnego braku lub opuszczenia thymoei­
des’u ), t. zn. przejawia również istotne formy słabej woli i nie 
jest wogóle określony czysto psychologicznie, ale już etycznie.

Natomiast epithymetikón daje się znów porównać z tern, 
co nazwałem animalną indywidualnością lub animalnym za­
datkiem charakteru. „Przez swą nienasyconość przedstawia 
on ciężarki ołowiane duszy, ma ciągle tendencję do ostrego 
sprzeciwu względem logistikori u : dla pozycji panującego, ja­
ką zajmuje logistikón, popędy epithymetikón’u, nigdy nie zna­
jące snu, stanowią zawsze zawadę, często niebezpieczeń­
stwo” (5). Przeciw epithymetikón’owi są do rozporządze­
nia takie środki, jak wychowanie i planowe przyzwyczajenie, 
chłosta i przymus zewnętrzny. Ale zdarzyć się może, że 
epithymetikón ulega dobrowolnie, bądź z przyczyny, że jego 
żądze ( epithymiai)  zostaną pohamowane przez duchowe po­
pędy logistikori u, bądź też dlatego, że jest on wogóle utwo­
rzony tylko z t. zw. żądz koniecznych ( epithymiai anankàiai). 
„Ludzie, którzy oddają się w zupełności pożądaniom 
i uciechom epithymetikón’w, nie równoważąc tego życia po­
pędów zainteresowaniami dnchowemi, tracą-slopniowo wszel-



78

ki moralny punkt oparcia i zwierzęcieją całkowicie”. Ta bo­
wiem część duszy jest ową mocą w człowieku, która stale 
i wszędzie, gdzie wchodzą w grę lub są podawane w wątpli­
wość wyższe zainteresowania duchowe, przeczy i usiłuje 
przeszkodzić wszelkiemu postępowi ludzkości. Jest ona w 
pewnym sensie „duchem, który wiecznie przeczy”, a jednak 
(wskutek heterogonji celów) „zawsze dobro działa” (5a), 
ponieważ logistikón przez to ciągłe przeciwnictwo chroni się 
od zmarnienia, a dzięki thymoeides’owi musi wciąż na nowo 
wywalczać zwycięstwo.

Mimo tej lub owej sztucznej konstrukcji w jego ujmo­
waniu trzech sił duszy, przebija w tych rozmyślaniach Pla­
tona pełne subtelnej intuicji psychologiczne poznanie istoty 
kształcenia charakteru. Platon widzi jasno walkę obu dusz 
w każdej piersi ludzkiej. To, że konstruuje on jeszcze trze­
cią, odpowiada innej potrzebie, która wynikła z platońskiej 
teorji o państwie i jego trzech stanach. W pięknym obrazie 
w „Fajdrosie” (253 DE) porównywa on pierwszą część du­
szy z woźnicą (hemchos), który dzięki swemu rozsądkowi 
(nous) kieruje obu końmi, t. j. dwiema pozostałemi częściami 
duszy; są to: agałhós hippos {=  thymós, dobry koń) i pone­
ros hippos ( =  epithymia, zły koń). Wszystkie trzy części du­
szy okazują liczne władze. Lecz w wielości tych władz, 
tkwiących w każdej zosobna z tych jego trzech części duszy, 
stale jest zawarta ta jedna: słynny platoński eros — f i l o ­
z o f i c z n y ,  który wychodząc z poszczególnego piękna 
zmysłowego, wznosi się do piękna moralnego w nauce, o d- 
w a ż n y ,  który tkwi u podstawy dążenia do wartości oso­
bistej i pozwala człowiekowi tęsknić do sławy, siły, męstwa 
i nieśmiertelności, p o ż ą d l i w y ,  który na szczeblu 
eplłhymetikon’u służy celowi zachowania gatunku i zaledwie 
pozwala odróżniać istotę ludzką od zwierzęcia, dopóki ona 
stoi jedynie na tym szczeblu eros’a. W r o s n ą c e m

79  -

w c i ą ż  u s z l a c h e t n i a n i u  t e g o  eros’ a w i- 
d z i a ł  P l a t o n  p o w o d z e n i e  m o r a l n e g o  
k s z t a ł c e n i a  c h a r a k t e r u .

Na tein kończymy ogólne rozważania, dotyczące pojęć 
charakteru oraz indywidualności, i zwrócimy się teraz do zba­
dania czterech sił duszy, z których się składa duchowy zada­
tek charakteru: siły woli, jasności sądu, subtelności i wzru- 
szalności.



V. SIŁA WOLI

Psychologja woli zdawiendawna była dziedziną ożywio­
nych sporów. Niepodobna tutaj zastanawiać się bliżej nad 
temi kwestjami spornemi. Dla mnie akty woli są procesami 
świadomości, rozwijającemi się w przebiegu wzrostu psy­
chicznego ze ślepych dążeń popędów wrodzonych, t. j. z ich 
rdzennie własnej samorzutności. Ta samorzutność, ten pęd 
do samorozwoju jest, przynajmniej p i e r w o t n i e ,  po­
zbawiony wyobrażeń. M o ż e  ona, coprawda, w wielu 
wypadkach być wywołana przez jeszcze pierwotniejsze uczu­
cia. Ale jest równie pewne, że istnieją, naodwrót, zgoła auto­
nomiczne procesy samorozwoju, które dopiero w swem dzia­
łaniu wywołują uczucia. Jak więc popędy mogą wytwarzać 
uczucia, podobnie też uczucia mogą budzić popędy, zupeł­
nie tak samo, jak później również i życie wyobrażeniowe zdol­
ne jest do budzenia uczuć i nowych popędów. To też nie wi­
dzę, dlaczegobym miał odstępować od tradycyjnego podziału 
świadomości na trzy części: wolę, uczucie, przedstawienie.

Wola we właściwem znaczeniu jest ś w i a d o m y m  
aktem pragnienia lub pożądania czegoś w połączeniu z wyo­
brażeniem osiągnięcia tego rzeczywiście przez naszą dzia­
łalność (appetitus rationalis) (1). O ogólnym. zadatku woli

81
może być mowa tylko w tym sensie, że u normalnego człowie­
ka, przedewszystkiem u tych ludzi, których Ribot, Sigwart 
i Fouillée nazywają aktywnymi, występuje bardzo wielka ilość 
popędów czynnościowych, pochodzących z najrozmaitszych 
źródeł, w znacznym stopniu również z życia wyobrażeniowe­
go, zawsze i wszędzie połączonego w jakiś sposób z życiem 
uczuć i popędów. Pierwsze akty woli rozwijają się z wielo­
krotnej działalności pierwotnie istniejących, bliżej nieokreślo­
nych popędów, z chwilą gdy te zaczną nietylko łączyć się 
z wyobrażeniem samej działalności, ale również z wyobraże­
niem przedmiotu, na który są zwrócone, z uczuciem wartości 
w stosunku do niego, zjawiającem się wskutek zaspokojenia 
popędów, tudzież z wyobrażeniem sobie środka, dzięki któ­
remu cel może być osiągnięty. Wola tedy nie jest bynajmniej 
prostym pierwiastkiem psychicznym. Jest rzeczą bałamutną 
nazywanie wolą — popędów, poruszeń, instynktów czy wszel­
kiej aktywności wogóle. Również i uwaga o tyle tylko jest ak­
tem woli, o ile jest dowolna. Uwaga mimowolna nie ma nic 
wspólnego z właściwem chceniem. Przeciwnie, pod jej pano­
waniem wola nasza jest spętana przez przedmiot, który uwa­
gę wywołał (2).

Z zupełną jednak jasnością cechy woli występują do­
piero tam, gdzie wskutek konfliktu dwu w przeciwne strony 
skierowanych skłonności dochodzi do wyboru działań, które 
mają być wykonane, a tem samem — do wyraźnej decyzji 
woli. Wraz z H e y m a n s’em (3) przez „skłonność” bę­
dziemy rozumieli trwałą — wrodzoną lub nabytą — predy­
spozycję, na mocy której wyobrażenie pewnych stron lub 
skutków działania budzi słabsze lub silniejsze pragnienia, 
zmierzające do urzeczywistnienia tych skutków. Dalej, „mo­
tywami” nazywać będziemy wyobrażenia stron i skutków, 
towarzyszących działaniu. Następnie, wyobrażenie działania 
i jego skutków może być utworzone tak, że budzi j e d n ą
Charakter — jego pojęcie i wychowanie 6



82

tylko skłonność lub, jeżeli więcej, to przecież tylko skłon­
ności, zwrócone w tym samym kierunku. W tym przypadku 
działanie następuje przeważnie bez wyraźnie uświadomionej 
decyzji. Wobec tego jednak mamy przed sobą nie właściwe 
zjawisko woli, lecz w gruncie rzeczy tylko silne pożądanie, za 
którem działanie idzie krok w krok. Z chwilą wszelako, gdy 
motywy wywołują kilka, przytem niezgodnych ze sobą skłon­
ności, następuje walka skłonności tych między sobą. Może 
się ona zakończyć zwycięstwem jednej skłonności; jest to 
chwila decyzji woli. O ile żadna ze skłonności nie odniesie 
zwycięstwa, rzecz pozostaje nierozstrzygnięta, i żadne dzia­
łanie nie nastąpi. Wola tedy jest funkcją motywów i skłon­
ności. Jeżeli oznaczymy wolę przez W, skłonności przez Si, 
motywy przez M t, możemy to przedstawić w formie mate­
matycznej :

W =  f (Si, Mi).

Temu symbolicznemu jedynie zaznaczeniu związku funkcjo­
nalnego, zachodzącego pomiędzy decyzją woli, skłonnościami 
i motywami, nadać można znacznie więcej wyrażającą formę:

Ws — 5? ±  A X M, X Si,
n .l

przyczem oznacza wahający się między 0 a 1- czynnik 
prawdopodobieństwa, z jakiem następuje jako skutek Ms. (4) 
Chcenie jest więc procesem nader zawikłanym, o wiele bar­
dziej jeszcze, niż większość procesów myślenia. Albowiem 
procesy myślenia są stale częścią aktu woli, który zjawia się 
przy rozważaniu stron lub skutków działania. Chcenie jest 
często bardzo mozolną pracą duchową, w której niepewność, 
czy wystąpią możliwe za każdym razem skutki działania, jest 
stałą podnietą do coraz to nowej rozwagi.

83

Jeżeli zapytamy teraz o przymioty indywidualności, 
które okazać si& mogą w przebiegu aktu woli, chciałbym usta­
lić cztery następujące:

a) samodzielność i stanowczość — dwa przymioty, 
znamionujące akt woli p r z e d  decyzją;

b) stałość i niezłomność, które mogą cechować wolę 
p o decyzji.

S a m o d z i e l n o ś ć  zachodzi wtedy, gdy decyzja 
zapadła nie dzięki innym ludziom, lecz opiera się na własnym 
namyśle. Jej przeciwieństwem jest podatność na wpływy lub 
sugestywność. Natury o silnej sugestywności rzadko osią­
gają samodzielność woli.

S t a n o w c z o ś ć  zachodzi wtedy, gdy postanowienie 
zapada we właściwym czasie. Przeciwieństwem tych lu­
dzi, decydujących się szybko, a przecież zastanawiają­
cych się sumiennie, są ludzie niemrawi, niezdecydowani, 
wiecznie się ociągający.

S t a ł o ś ć  zachodzi wtedy, gdy raz powzięte, po doj­
rzałej rozwadze, postanowienia są niedostępne dla wszelkie­
go ponawianego w e w n ę t r z n e g o  sprzeciwu. Ludzie, 
obdarzeni stałością woli, to ludzie niezawodni w przeciwień­
stwie do zawodnych, chwiejnych.

N i e z ł o m n o ś ć  wreszcie zachodzi wtedy, gdy raz 
powzięte, po głębszej rozwadze, postanowienie utrzymuje się 
wbrew wszelkiej z e w n ę t r z n e j  przeszkodzie, a nawet 
rośnie wraz ze zwiększającą się liczbą przeszkód. Z tymi nie­
złomnymi, cierpliwymi, niepożytymi, wytrwałymi ludźmi 
kontrastują ludzie nieodporni.

W przymiotach stanowczości, stałości i niezłomności 
przejawia się siła woli. Te przymioty jednak są same wyni­
kiem różnorodnych pierwiastków psychicznych. Żaden z tych 
przymiotów nie jest pierwiastkowy, zakorzeniony. Jednego 
z korzeni siły woli z pewnością szukać należy w z j a-



84

w i s  k a c h  d ą ż  n o ś c i o w y c h  ś w i a d o m o ś c i ,  
które zresztą nazwano też s a m o r z u t n o ś c i ą ,  a któ­
re niewątpliwie ulegają również wpływowi wrodzonych wła­
ściwości naszego organizmu cielesnego. Ludzi o silnej woli 
będziemy szukali i znajdziemy też raczej w grupie natur intro- 
wersyjnych (schizotymicznych, nieprzystępnych), niż w gru­
pie ekstrawersyjnych (cyklotymicznych, plastycznych), ja­
ko że wraz z darem niezłomności woli zawsze domniemana 
jest nieznaczna podatność na wpływ świata zewnętrznego. 
Wszelako nie należy, naodwrót, przeoczać faktu, że większy 
optymizm ekstrawersyjnych łatwiej prowadzi do działania, 
aniżeli skłaniająca się ku pesymizmowi introwersja.

Dalsze korzenie tkwią w motywach, które wzbudzają te 
dążenia, popędy, skłonności, oraz w związanych z niemi uczu­
ciach wartości. Tkwią one następnie we wzajemnym stosun­
ku siły różnych dążeń, tych przedewszystkiem, które wyni­
kają z charakteru animalnego, i owych, co płyną z praw świa­
domości, równie jak tkwią one w doznaniach powodzenia 
i niepowodzenia, które pociągnęła za sobą dotychczasowa 
działalność woli. Ten ostatni właśnie element ma wielką do­
niosłość dla siły woli. Są bezwątpienia również natury o wo­
li bardzo silnej, u których wola, naprzekór wszelkim niepo­
wodzeniom, wciąż odnowa napędza swego posiadacza, by 
dążył nawet do rzeczy niemożliwych. Dokładne badanie, co- 
prawda, wykazałoby wówczas, że tutaj intelekt nie jest dość 
mocny, aby poznać niemożliwość. Wymienione powyżej 
źródła siły woli nazwę jej korzeniami p s y c h i c z n e m i  
w znaczeniu c i a ś n i e j s z e m .  Lecz do tego przybywają 
jeszcze korzenie psychiczne w znaczeniu s z e r s z e m, 
ogólne dyspozycje d u s z y  lub każdorazowy ogólny stan 
duchowy.

Ten każdorazowy stan ducha jest wszelako sam znów 
po większej części również uwarunkowany przez nasz zmie­

85

niający się stan c i e l e s n y .  Siła woli jest przeto nie w 
mniejszym stopniu zależna od f i z y c z n y c h  pierwiast­
ków i takichże dyspozycyj ogólnych. Podobnie jak równo­
miernie pogodne usposobienie zarówno dziecka, jak i doro­
słego, rozporządza większym zasobem siły woli, aniżeli po­
nure, optymizm — większym, niż pesymizm: tak też normal­
ne, zdrowe, dobrze odżywione i wypoczęte ciało — również 
większym, niż anormalne, chorowite, źle odżywione, znużone. 
Wszelkie wzmożenie wegetatywnego uczucia życiowego pod­
nosi aktywność dowolną i mimowolną (5). Może nawet rodzaj 
i zalety przebiegu odżywiania i procesów asymilacji lub — 
wyrażając się drastyczniej — stan płodności normalnych bak- 
teryj jelitowych, to jedno z głównych źródeł mimowolnej ak­
tywności, z czego znów, naodwrót, wynika znaczenie, jakie 
kwitnący stan zdrowia cielesnego ma dla siły woli.

C o  s i ę  w i ę c  t y c z y  i s t o t n e g o  z n a ­
m i e n i a  s i ł y  w o l i ,  t o  t k w i  o n o  o w i e l e  
w i ę c e j  w t r w a ł o ś c i  i r ó w n o  m i e r n e m  
p o w r a c a n i u  c h c e n i a ,  k t ó r e  j u ż  r a z  
w y s t ą p i ł o ,  a n i ż e l i  w j e g o  s i l e  r o z p ę d o ­
we j ;  wyrażając się ściślej, miarą siły woli jest iloczyn 
czasu i siły chcenia. Możemy rozróżnić dwie główne grupy, 
w których przejawia się siła woli: bardziej b i e r n e  for­
my stałości, cierpliwości, wytrwałości, wytrzymałości i bar­
dziej c z y n n e  formy odwagi, przedsiębiorczości, dziel­
ności. Wybuchające z namiętnych uczuć akty woli same 
przez się nie są oznakami jej siły. I s t o t n e m i c e ­
c h a m i  s ą  s t a ł o ś ć  i n i e z ł o m n o ś ć  w o l i .  
Prawdziwie silna wola musi umieć znosić dłuższe lub krótsze 
odsunięcie wytkniętego celu, a jednak zawsze ku temu same­
mu celowi musi być zwrócona. Namiętność na to się nie 
zdobędzie. Nie potrafi ona rozważać i tymczasowo trzymać 
W zawieszeniu swego pragnienia, przeciwstawiając pragnie



86
niu już istniejącemu — nowe: „Najpierw się zastanowię”. 
Udaje się to jedynie prawdziwej, silnej woli (6). Przekora, 
upór, zaciętość nie pozwalają wysnuwać pewnego wniosku 
o sile woli, tak samo jak nie pozwala na to wybuchowość 
choleryka lub sangwinika. Przekora dziecka jest stałością 
w sensie ujemnym, jest ona biernym oporem w stosunku do 
wymagań, które nie dogadzają jego wrodzonemu samolub- 
stwu. Do siły woli należy też stałość w znaczeniu pozytyw- 
nem, nie sama tylko bierność, lecz i aktywność. Upór jest 
chceniem jedynie dla chcenia. „Upór”, powiada V o 1 k- 
m a n n (7), „jest decyzją bez r o z w a g i .  Występuje 
on zazwyczaj w tych miejscach, w których charakter czuje 
się najbardziej niepewnie. Ludzie o najsłabszej woli są czę­
stokroć najbardziej uparci. Zaciętością staje się upór^wów- 
czas, kiedy robi sobie z tego maksymę, by — przy stosowa­
niu poszczególnych maksym do chcenia — postępować bez­
względnie. Prawdziwy charakter trzyma swe maksymy w ten 
sposób razem, że o każdem chceniu decyduje według o g ó ­
ł u  w s z y s t k i c h  m a k s y m .  Zacięty uparciuch 
dzieli swe maksymy między klasy swego chcenia i decyduje 
się naoślep według poszczególnej maksymy. Dlatego wła­
śnie zaciętość to charakter tylko z pozoru, nie z ducha, i wy­
dawać się może charakterem temu tylko, kto patrzy na rzecz 
powierzchownie i formalnie.”

Wybuchowość normalnego człowieka przypisać wypa­
da głównie brakowi skrupułów i zastanowienia, nie zaś wię­
kszemu natężeniu jakiejś siły wewnętrznej, bądź to na­
miętności, spokojnie się tlącej, bądź też potęgi myśli. U dzie­
ci wola wybuchowa z powodu braku hamulca jest zjawiskiem 
normalnem, u dorosłych wynika ona z nieopanowanego tem­
peramentu lub z jakiegoś stanu wyczerpania. Natomiast 
rzadsza jest u dzieci tak zwana wola zahamowana. Spoty- 
kamy ją częściej u sentymentalnych zapaleńców, marzycieli,

87

zmarnowanych genjuszów, ideologów lub oderwanych od 
życia idealistów i t. d. Jakkolwiek nierzadko jest tam aż 
nadmiar motywów idealnych, może też naogół nie brak ja­
sności sądu, to przecież wola wyrwania się ze stanu skrę­
powania uczuciowego nie jest dość silna, aby mogła zwycię­
żyć powściągające wyobrażenie o beznadziejności podobne­
go wysiłku. „Człowiek o silnej woli”, mówi William J a- 
m e s (8), „to ten, co bez wahania posłuszny jest ciche­
mu jeszcze głosowi wewnętrznemu i co, gdy przyjdzie 
chwila namysłu, od której zależy życie lub śmierć, patrzy jej 
prosto w oczy, zgadza się z nią, trzyma się jej i jej przyta­
kuje — wbrew mnóstwu podniecających wyobrażeń, które 
przeciw temu powstają i dążą do wyparcia jej ze świado­
mości. Zatrzymany przez tego rodzaju stanowczy wysiłek 
uwagi, przedmiot oporny zaczyna w krótkim czasie sprowa­
dzać coś innego, zgodnego z nim i skojarzonego, a wkońcu 
zmienia najzupełniej stan świadomości danego człowieka. 
A wraz ze świadomością zmienia się również i sposób postę­
powania; gdyż nowy przedmiot, na dobre już opanowawszy 
widnokrąg duchowy, niechybnie wywoła własne swe skutki 
motoryczne”. Pewnym tedy znakiem siły woli jest zatrzy­
mywanie jakiegoś wyobrażenia przez dowolnie długi prze­
ciąg czasu (co wymaga wciąż nowych aktów woli, ponie­
waż uwaga dowolna trwa zawsze sekundy). U dzieci poni­
żej lat sześciu wciąż zmienna uwaga jest wyraźną oznaką ich 
słabych jeszcze popędów woli, i każdy nauczyciel szkoły po­
czątkowej wie, jak wiele pracy w ciągu pierwszych lat szkol­
nych łożyć trzeba na to, by rozwinąć chociażby zdolność do 
uwagi mimowolnej, nie mówiąc już o dowolnej. Lecz ta 
ostatnia jest właśnie uwagą, która musi rozstrzygać w za­
gadnieniach moralnych. Tam bowiem (w walce logisti- 
koriu z epithymetikoriem) wola nasza moralna wchodzi 
w konflikt z egoistycznemi impulsami, popędami, skłonnością -



mi i nawykami, innemi słowy — zainteresowaniami zmysło- 
wemi; ponieważ zaś nasza uwaga mimowolna chętnie idzie 
za naszemi zainteresowaniami, motyw moralny ma więc tu­
taj największy opór do przezwyciężenia. Bez większej siły 
uderzenia ze strony motywów moralnych, siły, która wciąż 
odnowa rozdziera złowrogi ciąg naszych interesów zmysło­
wych i wprowadza dany motyw do ośrodka świadomości, — 
walka ta pozostaje bezowocna. Albowiem czy samo, przez 
nic nie wyznaczone, „Ja tak chcę” zdolne jest do wywoływa­
nia uwagi dowolnej w chwilach wciąż powracających, jest 
jednem z owych pytań, na które odpowiedzieć narazie nie 
zdołamy.

Streśćmy rozważania powyższe: Jednem ze źródeł siły 
woli jest wrodzone dążenie do samorozwoju poszczególnych 
popędów lub funkcyj psychofizycznych. Można to również 
określić jako ich energję psychiczną albo ich samorzutność. 
Wychowanie może, coprawda, w obrębie pewnych granic na­
dać kierunek tej pierwotnej dyspozycji; nie zdoła jej wszela­
ko wzmóc, chyba co najwyżej przez pieczę o zdrowie danej 
jednostki. Drugie źródło tkwi w owym również zasadniczo 
wrodzonym przymiocie wzruszalności podłoża duchowego 
przez wyobrażenia oraz ideje. Właściwość tę następnie jeszcze 
rozpatrzymy dokładniej. Wreszcie za trzecie źródło musimy 
uważać pewien silniejszy stopień egocentryzmu, który istnie­
je w całokształcie indywidualnej struktury psychicznej jako 
predyspozycja introwersyjna obok ekstrawersyjnej. Albowiem 
w znacznem zmniejszeniu podatności woli na wpływy od stro­
ny zewnętrznej, wskutek uwarunkowania jej przez taki kie­
runek dośrodkowy, tkwi przecież, jakeśmy już wzmiankowali, 
zasadniczy rys jej niepożytej mocy, jej niezłomności. Zresztą, 
w obrębie takiej predyspozycji siła woli nadaje się zapewne 
do umiarkowanego wzmagania jej przez nauczanie i trzyma­
nie w karbach, jak to jeszcze później zobaczymy.

VI. JASNOŚĆ SĄDU

Drugim warunkiem wyrobienia charakteru jest j a- 
s n o ś ć  s ą d u  lub z d o l n o ś ć  m y ś l e n i a  l o­
g i c z n e g o .  Człowiek, myślący niejasno, nie może po­
stępować konsekwentnie — pomijając wypadki potoczne. 
W okolicznościach niezwykłych albo wcale się nie zdobywa 
na czyn, ponieważ nie potrafi powziąć decyzji, albo jeśli się 
zdobędzie — to na coś niepewnego, zależnego od przypadku. 
Prowadzi go to nazbyt często do sprzeczności z wypadkami 
wcześniejszemi, czego nieraz żałuje, mówiąc: „Gdybym się 
tylko był wpierw lepiej zastanowił!” Znane z historji wielkie 
charaktery bohaterskie albo samolubne przejawiają zawsze 
chłodną jasność intelektu. Z głowy ograniczonej chcieć zro­
bić charakter — to stracone zachody! Własna niezdolność ta­
kiego człowieka do sądzenia będzie mu ciągle płatać figle. 
Najwyższe stopnie o p a r t e g o  n a  s a m y m  s o b i e  
charakteru moralnego wymagają też najwyższej zdolności są­
dzenia. Wytrwała cnota sprawiedliwości względem siebie 
i innych może zamieszkać jedynie w duszy o jasnym rozsąd­
ku, w duszy, która opanowując własne uczucia, zwykła po­
toczne decyzje poddawać próbie ze względu na ich kon- 
sekwentność, postępować zaś — zgodnie z takiem sumiennem 
zbadaniem. Słowem, zwyczaj logicznego myślenia nie. daje 
wprawdzie pewnej rękojmi, gdy chodzi o rozwój s a m o ­



90

d z i e l n e g o  charakteru, jest jednak z pewnością jego 
nieodzownetn założeniem. Wydaje mi się przeto rzeczą ce­
lową i niezbędną zastanowić się tutaj bliżej nad pojęciem my­
ślenia logicznego — choćbym się miał na to narazić, że tu 
i ówdzie powiem coś już skądinąd znanego. Od właściwego 
bowiem uchwycenia tego pojęcia zależy rozwój jasności są­
du, a tern samem — i rozwój charakteru.

Człowiekiem, wychowanym umysłowo, nazwać można 
tego tylko, kto każdy wniosek, który on sam wyprowadza lub 
o którym słyszy, bada ze względu na jego słuszność — przez 
roztrząsanie następstw. To usposobienie duszy, polegające 
na tern, że przed powzięciem postanowienia wstępuje ona 
w stan mądrej powściągliwości, bynajmniej nie jest wrodzo­
ne. Człowiek naiwny myśli bez głębszego zastanowienia. 
Z łatwością zgadza się na wynikające bezpośrednio wnioski, 
które się wyłaniają w jego świadomości, mianowicie według 
prymitywnego sposobu wnioskowania: „post hoc, ergo pro- 
pter hoc” (po tem, więc z powodu tego). Właściwość owa nie 
rozwija się też wcale sama przez się w poszczególnym czło­
wieku dzięki otaczającemu nas życiu w przyrodzie i społe­
czeństwie. Przeciwnie: w całym szeregu urządzeń szkolnych, 
przedewszystkiem zaś w pewnej części naszego ustroju psy­
chicznego, tkwią wcale znaczne przeszkody, utrudniające ten 
rozwój. Mam tutaj na myśli z jednej strony naturalny wpływ, 
który wywiera na myślenie wszystko, czego się dopuszczają 
jednostronne metody i szablony szkolne, wszystko, co uświę­
ciły tradycja i autorytet, wszelkie wessane w siebie z otoczenia 
naszego przesądy i zapatrywania partyjne, z drugiej zaś stro­
ny — naturalny wpływ na myślenie wszystkiego, co nam po­
chlebia, co dogadza naszym żądzom i namiętnościom, wszyst­
kiego, co wpojono w nas przez wzbudzenie potężnych uczuć, 
silnej miłości dla nauczycieli, rodziców i przyjaciół, wszyst­
kiego, co pociąga za sobą używanie pustych i nieokreślonych

91

wyrazów pojęciowych, w których przez tradycję doszliśmy 
do wprawy już w najwcześniejszej młodości, choć nie bada­
liśmy nigdy ich, treści. — Wychowanie człowieka do logiczne­
go lub, co na jedno wychodzi, naukowego myślenia wymaga 
więc nietylko starannego wyszkolenia celem przyzwyczaje­
nia się do tego, by badanie wszystkich wniosków stało się re­
gułą, ale również — wydobycia człowieka z w ł a s n y c h  
kajdan myślenia, które nakładają mu pośpiech, namiętność, 
pociąg serca, egoizm, a w które nazbyt łatwo okuwają go 
zaszczepione we wczesnej młodości przesądy, równie jak 
później nabyte poglądy partyjne. Naturalna skłonność cią­
gnie człowieka przedewszystkiem w kierunku myślenia empi­
rycznego, myślenia według niewypróbowanych doświadczeń, 
myślenia bez badania podstawy i sposobu, w jaki wydarze­
nie późniejsze koniecznie wyniknąć musi ze spostrzeganego 
obecnie, sądzenia na zasadzie przekazanych norm, po­
tocznych zapatrywań lub wielokroć doznawanych przeżyć. 
Gdy ten sposób myślenia raz się zagnieździł, dość trudno go 
się pozbyć. Wypada więc jak najwcześniej wystąpić prze­
ciw tej skłonności i zasadzić zamiast niej inną — nastręcza­
jący się świadomości fakt dopóty i w tym stopniu rozkładać 
na części, aż jeden z tych składników da nam klucz, który 
rzeczywiście udostępni zrozumienie danego faktu. W swej 
wybornej pracy p. t. „Jak myślimy” rozkłada John D e w e y 
(1) rozwój całkowitego aktu myślenia logicznego na pięć 
szczebli:

1. trudność, którą nam sprawia ujęcie jakiegoś faktu 
lub zjawiska,

2. bliższe określenie i ograniczenie tej trudności przez 
analizę danego wydarzenia lub faktu,

3. przewidywanie możliwego rozwiązania,
4. rozwój wniosków, które wraz z przyjętem przewi­

dywaniem wynikają na korzyść rozwiązania zagadnienia,



92

5. dalsze spostrzeżenia lub doświadczenia, które pro­
wadzą do przyjęcia lub odrzucenia domysłu, a więc potwier­
dzają nasz wniosek lub go nie potwierdzają.

Myślenie zaczyna się więc od osobiście odczutej trud­
ności, z którą stykamy się przy wykonywaniu jakiegokolwiek 
działania. Pierwszym krokiem myślenia jest wynalezienie 
pewnej cechy, które pozwala nam włączyć ją do znanych 
faktów, a przez to umożliwia zrozumienie danego faktu. Wy­
maga to daru spostrzegawczości, ostrożności i bystrości 
umysłu. Do osiągnięcia trzeciego szczebla pomaga nam 
w ogólności nasza wiedza. W niej wszelako mieszczą się 
sidła wnioskowań, zależnie od tego, czy wiedza ta jest zba­
dana czy niezbadana. Jeśli nie jest zbadana, jedynie szczebel 
czwarty może nas uratować przed fałszywemi wnioskami.

Drugi i trzeci szczebel tworzą razem właściwy sy- 
logizm:

C — W (przesłanka większa — znana wiedza lub po­
toczne przypuszczenie)

C — F (przesłanka mniejsza — wyodrębnienie cechy 
C jako istotnej dla faktu F)

W — F (wniosek — albo podporządkowanie, albo 
tożsamość, albo inny jakiś stosunek).

W zagadnieniach matematycznych przesłanka większa 
jest znanem uprzednio twierdzeniem. Jeśli uczeń ma dość by­
strości, by znaleźć przesłankę mniejszą, wniosek jest nie­
zbity. Gdy np. uczeń, który zna wzór powierzchni prostoką­
ta, ma znaleźć wzór powierzchni trójkąta, musi on przede- 
wszystkiem być dość bystry, by zauważyć, że podwójny trój­
kąt tworzy równoległobok, który ze swej znów strony przez 
przesunięcie da się sprowadzić do prostokąta o równoważ­
nej powierzchni.

93

Jego przesłanka w ię k sz a ...............................P —
zauważona cecha (przesłanka mniejsza) . . P — 2A
wynika stąd w n io s e k ....................................A =  x/2 alL

Zgoła inaczej dzieje się tam, gdzie pojęć nie można 
sformułować tak ściśle logicznie, jak w matematyce, i tutaj 
obok badania przypuszczenia potocznego C — W występują 
szczeble czwarty i piąty jako najważniejsze.

Akt myślenia logicznego wymaga tedy:
a) wrodzonej bystrości umysłu, która nasuwa przy­

puszczenia,
b) wiedzy nabytej dzięki doświadczeniu lub tradycji,
c) sumienności w roztrząsaniu tej wiedzy wszędzie 

tam, gdzie niema jakiegoś wyjaśnionego naukowo systemu, 
na którym wznosi się dany system,

d) sumienności w badaniu i sprawdzeniu wniosków, 
które wraz z przyjęciem domysłu wynikają jako rozwiązanie 
pytania, któreśmy sami postawili.

Niezdolność do myślenia polega tedy albo na braku 
bystrości umysłu, braku, który często coprawda jest jeno po­
zorny, gdy przedstawiony uczniowi do analizy fakt, np. 
z dziedziny filologji lub matematyki, nie budzi żadnego za­
interesowania, — albo polega ona na braku pozytywnej wie­
dzy i niezawodnej znajomości rzeczy, — albo też na wy­
godnictwie i nieprzyzwyczajeniu do tego, żeby daną po­
zytywną wiedzę, która przecież także może być często oka­
leczona przez błędy pamięci, zbadać pod względem jej 
niezawodności, tak samo jak i wysnuwane z niej wnioski.

Właściwy dobór przedmiotów nauczania pozwoli wy­
zyskać istniejącą bystrość umysłu, a wdaściwe umocnienie 
i zespolenie wdedzy szkolnej wywoła żywość i bogactwo nie­
zbędnych do wnioskowania przypuszczeń. Lecz rzeczą 
główną w większości wypadków pozostaje staranne przy­



94
zwyczajanie ucznia do stanu wątpienia o słuszności własne­
go myślenia, przyzwyczajanie do ostrożnego badania wszyst­
kich przesłanek, zwłaszcza większej, zapomocą przeprowa­
dzanych systematycznie i wytrwale doświadczeń. Należyty 
wybór przedmiotu nauczania uczyniony będzie wówczas tyl­
ko, gdy odpowiada skłonnościom i dyspozycjom uczniów. 
Niema przedmiotu nauczania, któryby posiadał szczególną 
magiczną moc sprzyjania myśleniu logicznemu. Ten stuletni 
bodaj przesąd czasby wreszcie wykorzenić; dość już nie­
szczęść spadło przez niego na głowy naszych uczniów. Wszę­
dzie, gdziekolwiek przy wychowywaniu umysłowem uczniów 
naszych uwzględniać będziemy wciąż odnowa pięć poda­
nych szczebli, doprowadzimy wreszcie młodzież do cennego 
zwyczaju myślenia logicznego.

Naturalnie, zgoła innem pytaniem jest, które dziedziny 
nauczania przy n a j m n i e j s z y m  n a k ł a d z i e  
czasu i urządzeń nietylko a) umożliwiają największą 
rozmaitość ćwiczeń w myśleniu, ale również b) pozwalają 
najłatwiej i najpewniej badać wyniki ze względu na ich słu­
szność i wykończenie. Można tutaj przedmioty nauczania 
uporządkować według ich znaczenia.

Z rozważań tych wszelako wynika z zupełną jasnością 
jeszcze inna rzecz: nie istnieje ogólna zdolność, jako okre­
ślona jednolita dyspozycja. Niema organu duchowego, któ­
ryby można wykształcić, tak iżby dzięki temu jego posia­
dacz znalazł się w tern szczęśliwem położeniu, że we wszel­
kich dziedzinach życia mógłby wyprowadzać niechybnie 
słuszne wnioski. We wszystkich wnioskach bierze udział 
przesłanka większa, a więc badana lub niebadana wiedza, 
którą musimy posiadać, i bez której nasze myślenie logiczne 
albo staje się niesłychaną męką, albo wogóle niemożliwością. 
Wychować możemy jedynie nawyknienie, by „wszystko 
wypróbować i zachować to, co najlepsze”.

95
Fakt ten ma przedewszystkiem znaczenie wówczas, 

gdy chodzi o rozwinięcie zdolności myślenia etycznego w ce­
lu wykształcenia, charakteru. Niedość jest, gdy kto na byle 
jakim przedmiocie nauczania nabył nawyków do myślenia 
logicznego. Konieczny jest jeszcze uporządkowany system 
pojęć i maksym etycznych. To też wypracowanie takiego 
systemu zawsze będzie doniosłem zadaniem szkoły, której 
zależy na kształceniu charakterów. Nie trzeba tylko zapo­
minać o tern, że ograniczenie się szkoły do tej wyłącznie pra­
cy bez równoczesnego systematycznego przyzwyczajania do 
postępków moralnych żadną miarą nie może być wystarcza­
jące do rozwoju charakteru moralnego. Bardzo jeszcze da­
leki może być od cnotliwości ten, kto posiada jasne pojęcie 
o cnocie.

Rozważania nasze o przebiegu myślenia niezawodnie 
obalają też dalszy przesąd, jakoby tak zwane myślenie teo­
retyczne lub abstrakcyjne było czemś doskonalszem, niż 
praktyczne i konkretne, i że przeto szkoły, wychowując ucz­
niów rzekomo zapomocą nauk teoretycznych, muszą w każ­
dym razie być lepszem narzędziem do wychowania ludzi my­
ślących, niż szkoły, posługujące się pracami o charakterze 
praktyczno-naukowym. Jeśli się przyjrzymy uważniej proce­
sowi myślenia, bodajże nie zdołamy pomiędzy myśleniem teo- 
retycznem a praktycznem stwierdzić innej różnicy, prócz tej 
tylko, która tkwi w c e 1 u myślenia.

Możnaby sądzić, że myślenie abstrakcyjne jest, po­
wiedzmy, myśleniem pojęciami logicznemi, których dostar­
czają nam w tak wielkiej ilości: filozofja, matematyka, fizy­
ka, gramatyka, — w przeciwstawieniu do myślenia pospoli- 
temi pojęciami empirycznemu, będącemi jedynie wytworem 
psychicznym naszego doświadczenia zmysłowego. Wszelako 
przejście od pojęć empirycznych do logicznych jest naogół 
najzupełniej stopniowe. Nasze pojęcia empiryczne stają się



96
iogicznemi w miarę, jak dzięki naszej świadomej pracy du­
chowej zyskują coraz większą określoność, a nawet jedno­
znaczność — aż do punktu, gdy użyty do oznaczenia ich 
symbol słowny otrzymuje dla każdego człowieka tę samą 
treść i ten sam zakres. Takie pojęcia, jak prosta i po­
wierzchnia, żyją jako pojęcia empiryczne w świadomości 
wszystkich ludzi. Od tych pojęć empirycznych aż do poję­
cia logicznego w świadomości wykształconego matematyka 
stwierdzilibyśmy nieprzerwany łańcuch przejść, gdybyśmy 
mogli spojrzeć w głąb świadomości człowieka.

Do odróżniania myślenia konkretnego od abstrakcyj­
nego może nas uprawnia jedynie c e 1 myślenia. Możemy, 
jak sądzi John Dewey, nazywać myśleniem abstrakcyjnem 
takie, które pomija wszelkie praktyczne zadania życiowe, 
istnieje zaś przedewszystkiem w celu wspomagania samego 
myślenia. Z chwilą, gdy myślenie jest wykonywane w ce­
lach praktycznych, jest ono niezmiennie konkretne, nieza­
leżnie od tego, jak trudne do zrozumienia są pojęcia, któremi 
się ono posługuje. Zadaniem szkoły jest popieranie obu ce­
lów — radości myślenia dla samego myślenia oraz radości 
myślenia ze względu n& cele praktyczne. Scharakteryzo­
wane w ten sposób myślenie abstrakcyjne — i wyłącznie 
ono — jest dla wielu ludzi ideałem wychowania. W istocie 
jednak ideał polega na tern, byśmy uczynili dla ucznia nieja­
ko drugą jego naturą upodobanie i nawyk do o b u  ce­
lów, iżby tam nawet, gdzie to utrudniają walki moralne, 
przyzwyczajenie do myślenia było silniejsze, niż namiętności, 
które mu chcą przeszkodzić.

Jasność sądu jest tedy wynikiem procesu myślowego. 
Wynik ten jednak zależy przedewszystkiem od pewnej wro­
dzonej, nie dającej się dalej rozwinąć zdolności, którą na­
zwałem bystrością umysłu, a którą możnaby też nazwać in­
tuicją. Zdaję sobie przytem jasno sprawę z tego, że wyrazy

te nadają jej tylko miano, bynajmniej zaś nie ujmują jej spo­
sobu działania.^Lecz brak ten nie ma tutaj większego znacze­
nia, gdyż chodzi tu o wrodzony pierwiastek jasności sądu, 
o źródło, do którego siły wychowanie nic się przyczynić nie 
zdoła.

Poza tern jednak ma jasność sądu dwa inne źródła, na 
które wychowanie wpływać może z całą pewnością; są to 
mianowicie z jednej strony krąg myślowy, utworzony przez 
doświadczenie i tradycję, równie jak przez wzajemne pogłę­
bianie i namysł, z drugiej strony — osiągalne jedynie dzięki 
starannej uprawie nawyknienie do sumiennego badania 
wszelkich wniosków. Jak daleko w obu tych punktach sięga 
uzdolnienie wychowawcze, tak też daleko sięga zdolność 
kształtowania charakteru (oczywiście, pod warunkiem ist­
nienia siły woli, subtelności i wzruszalności). Powolniejszy 
lub szybszy przebieg funkcyj myślenia nie ma tutaj istotnego 
znaczenia w porównaniu z przebiegiem właściwym lub błęd­
nym. Albowiem jasność myślenia nie zależy od tempa tych 
funkcyj umysłowych. Charakter pozostaje charakterem nie­
zależnie od tego, czy jest rozważny i z trudem się decyduje, 
czy też zwykł postanawiać żwawo i spiesznie. Tempo psy­
chiczne przebiegu myślenia wpływa jedynie na zmianę r o- 
d z a j u charakteru, jak zobaczymy w następnym roz­
dziale. _- -................

(■' , ( f  ŚM  ’■ V ^ \

Charakter — jego pojęcie i wychowanie 7



VII. S U B T E L N O Ś Ć

Jako trzecią istotną własność wartościowego zadatku 
charakteru podaliśmy subtelność. Różni ludzie zachowują 
się zupełnie odmiennie już przy prostych postrzeżeniach zmy­
słowych. Jeden słyszy różnice tonów, widzi odcienie barw, 
doznaje drobniutkich odchyleń zapachów i ucisków, które dla 
drugiego są najzupełniej ukryte. Wiemy już dzisiaj dokład­
nie, że ten rodzaj subtelności nadaje się w wysokim stopniu 
do rozwoju, o ile dany narząd zmysłowy posiada odpowied­
nie dyspozycje. Probier wina, sortownik chmielu, handlują­
cy jęczmieniem, ale również malarz i muzyk dostrzegają stop­
nie różnic, wprawiające w zdumienie każdego innego. Idzie 
tutaj o wzmożenie się zdolności postrzegania, posunięte tak 
daleko, że różnic, zauważonych przez wprawną jednostkę, kto 
inny wogóle nie zdoła poznać objektywnie. Człowiek nie 
rozporządza środkiem wypowiedzenia się, by mógł zako­
munikować komuś owe jakieś wartości różnicowe, których 
doznaje rozwinięta w ten sposób wrażliwość zmysłów. Rów­
nież i świadomość samego obserwatora, porównywając dwie 
nieskończenie blisko ze sobą sąsiadujące wartości, nie zawie­
ra w sobie innego określonego sądu wartościującego, jak 
ten tylko: obie jakości są różne. Czasem trudno nawet usta­
lić kierunek tej odmienności.

99

Do zupełnie tej samej grupy należy subtelność badacza- 
przyrodnika, ô  ile wysubtelnienie jego obserwacyj zawisło 
w ostatniej instancji od narządów zmysłowych. Tylko że dla 
przyrodoznawstwa są naogół bez znaczenia różnice, które 
nie dają się już przedstawić objektywnie dla każdego innego 
w zupełnie określonych wartościach liczb, miar i form. Sam 
jednak badacz odczuwa jeszcze w subtelny sposób te różni­
ce. Z początku uświadamia je sobie prawie wyłącznie uczu­
ciowo. Nie może on jednak zaznać spokoju dopóty, aż to po­
niekąd instynktowne wrażenie nie wystąpi na jasnem tle 
świadomości, które wówczas doprowadzi do ustalenia ob- 
jektywnego. Na tej właśnie przemianie subtelnych, niejasno 
uświadomionych obserwacyj na różnice, w całej pełni świado­
me, jasno zarysowane — polega część postępów w dziedzi­
nie biologji niższych istot żyjących, w nauce o bakterjach 
i pierwotniakach.

Inny rodzaj subtelności przejawia się przy zamianie 
treści wyobrażeń na techniczne lub artystyczne wartości wy­
twórcze. Jeden z najprostszych przykładów daje garncarstwo 
artystyczne, uprawiane dziś jeszcze zapomocą krążka garn­
carskiego, używanego już w dawnych czasach. Podczas gdy 
krążek garncarski ze znaczną szybkością, którą rzemieślnik 
może najdokładniej regulować ruchami nóg, wykonywa je­
dnostajną, zwiększającą lub zmniejszającą się ilość obrotów, 
masa gliniana prześlizguje się między kciukiem a pozosta­
łem) czterema palcami. Posłuszne błyskawicznie szybkiemu 
wywoływanemu przez lekkie czucia sądowi, palce starają się 
powstające wśród tego kołowania ciało nietylko uczynić 
równomiernie grubem we wszystkich częściach, ale również 
nadać mu kształt artystyczny, który z początku wypływa 
z subjektywnego poczucia estetycznego, następnie jednak 
wraz z postępującem wykończaniem pracy, staje się coraz 
jaśniejszem wyobrażeniem.



— ioo —
W stopniu o wiele jeszcze wyższym przejawia się sub­

telność u artysty-muzyka, np. u skrzypka lub pianisty. Du­
szę grającego, przez którą płynie mglisty jakiś nurt świado­
mości, porywają uczucia kompozytora. To, że została ona 
porwana, jest pierwiastkowym warunkiem natury artystycz­
nej. Ale głębokość wzruszenia nie ma nic wspólnego z subtel­
nością; jest ona skutkiem wzruszalności, nad którą później 
się zastanowimy. Z pewnością jednak łatwość przejmowa­
nia się i różnorodność przystosowań do zmian w czasie trwa­
nia utworu muzycznego jest oznaką subtelności. Lecz najsil­
niej przejawia się subtelność artysty w reakcji wzruszonej 
duszy, w wyrazie wzruszenia, w lekkich i najlżejszych odcie­
niach dotknięcia palcem lub smyczkiem, w uderzaniu palca­
mi i odrywaniu ich od klawjatury, w szczególnym rodzaju 
przesuwającego się lub skocznego ruchu rąk czy smyczka, 
w sile lub miękkości ogólnego posługiwania się niemi. 
Wszelka subtelność, mająca w sobie coś z wydawania sądu, 
jest tutaj zatarta. Wzbudzone uczucia muzyczne zamienia­
ją się bezpośrednio na uczucia ruchowe. Mamy tutaj do czy­
nienia z subtelnością typowo instynktowną.

I oto nietrudno już chyba zrozumieć, co należy mieć na 
myśli, gdy się mówi o subtelności zadatku charakteru. S u b ­
t e l n o ś ć  j e s t  t o  ł a t w o ś ć  i r ó ż n o r o d n o ś ć  
p r z e j m o w a n i a  s i ę  d u s z y  wobec tysiącznych, 
bynajmniej nie jednakowych, lecz rozmaitego rodzaju poło­
żeń i warunków, wynikających z wzajemnego obcowania lu­
dzi w społeczeństwie. Tutaj również naprzeciw dusz tę­
pych stoją wrażliwe. Bywają osoby, które z pośród falowa­
nia tłumów ludzkich, z całem bogactwem ich życia i działal­
ności, w wielkiem mieście Londynie powracają do domu, 
wynosząc stamtąd to jedyne przeżycie, że było tam strasznie; 
a są i tacy ludzie, dla których podróż przez pustynię staje 
się wydarzeniem, pełnem tysiącznych doznań.

101 —

Ta subtelność jest więc w pewnych wypadkach świa- 
domem zachowaniem się człowieka względem warunków td 
zewnętrznych, zachowaniem się, które powstaje przez błyska­
wicznie szybkie akty myślenia. O ile wogóle mamy do czy­
nienia z człowiekiem o żywym przebiegu wyobrażeń __ co
znów opiera się na przyrodzonej dyspozycji układu nerwo- 
wego , subtelność taka może bezwątpienia być rozwijana 
przez wczesne dostarczanie dużej rozmaitości podniet. Nie­
zaradne zachowywanie się wieśniaka w rwącym prądzie 
wielkiego miasta w zestawieniu z szybką orjentacją 
mieszczucha w tysiącach przypadków i wszelkich szczegó­
łów pokazuje wyraźnie, jak dalece subtelność daje się wy­
kształcić. Natomiast we własnej swej sferze życiowej 
wieśniak może jednak, naodwrót, górować pod względem 
subtelności nad mieszczuchem.

W innych znów wypadkach subtelność jest nawpół 
świadomem lub zgoła nieświadomem instynktownem zacho­
waniem się, które przejawiają ludzie z tak zwanym wrodzo­
nym taktem. Ten subtelny takt spotykamy nietylko w kole 
ludzi dobrze wychowanych, gdzie nie potrafimy już stwier­
dzić, jaki udział ma w nim wychowanie, jaki zaś — dyspo- 
zycja przyrodzona; znajdujemy go również u ludzi naj­
prostszych, zarówno u ludów pierwotnych, jak i u narodów 
kulturalnych. Dowodem tego, że jest on uprzywilejowaną 
dyspozycją płci żeńskiej, wydaje mi się fakt, że bardzo często 
spotykałem się z nim u kobiet, stojących poza kołem wyższej 
u ury, w sferze, gdzie większość mężczyzn ani przez dzień 

jeden nie ukrywała tępoty i brutalności w postępowaniu.
s ^  dw°istej natury subtelności wyraźnie wynika, że 

me jest ona ani zupełnie identyczna z wrażliwością, którą 
Fouillee podał jako cechę charakteru, ani z receptywnością, 
którą Schleiermacher i Bahnsen wprowadzili do charaktero- 
iogji. Instynktowna subtelność nie jest jedynie receptyw-



102
nością, ale jest w równym stopniu szybką reaktywnością, 
obok niej zaś istnieje jeszcze wyraźna subtelność intelektual­
na. Sama tylko receptywność nie przyda się na nic w kształ­
towaniu charakteru.

Wrażliwość, o której mówi Fouillée, posiada wogóle 
osobliwe znaczenie. Wyraz „sensibilité” już w języku fran­
cuskim jest wieloznaczny. U Fouillée’go oznacza on w stop­
niu o wiele mniejszym określony sposób reagowania, in­
stynktowny lub świadomy takt, raczej zaś — łatwą naruszal- 
ność równowagi przez wrażenia zewnętrzne. Jego wrażliw- 
cy mają aparat nerwowy, skory do drażliwości w sensie fi­
zjologicznym. „Podobnie jak zdarza się idjosynkrazja do 
pewnych pokarmów, nie dająca się wytłumaczyć ogólnym 
stanem organizmu ludzkiego, podobnie jak zdarzają się bóle 
nerwowe, nie pozostające w żadnym stosunku do zakłócenia 
układu nerwowego, — tak samo spotykamy też układy 
mózgowo-nerwowe, które najdrobniejsza przyczyna wpra­
wia w stan okropnego wzburzenia, a których uczucia znacz­
nie przekraczają zwykłą miarę” (1). Jak ta uwaga, tak 
i wiele jeszcze innych wskazuje na to, że do swego pojęcia 
wrażliwości włącza Fouillée nietylko drażliwość czysto bio­
logiczną, ale również wyłączoną przeze mnie wzruszalność 
umysłową. Wynika to również z innej uwagi, którą czyni 
gdzie indziej: „W tym samym stopniu, w jakim p o d  
w p ł y w e m  i d e j  w r a ż l i w o ś ć  r o z w i j a  s i ę  
i w z b o g a c a ,  również i uczucia stają się zawilsze 
oraz okazują wszechstronniejszą i lepszą łączność wza­
jemną” (2).

Subtelność jako duchowy zadatek charakteru ma swe 
źródło zarówno w pewnych wrodzonych instynktach współ- 
czulnych, jak i w szybkim przebiegu wyobrażeń i sądów. 
W pierwszym wypadku mówimy o t a k c i e ,  ł a t w e  m 
w c z u w a n i u  s i ę ,  d e l i k a t n o ś c i  u c z u ć ,

103

i n s t y n k t  o w n e m  o k a z y w a n i u  w z g l ę d ó w ,  
w drugim — o p r z y t o m n o ś c i  u m y s ł u ,  z d o l ­
n o ś c i  p r z y s t o s o w a n i a  s i ę,  ż y w e j  po-  
j ę t n o ś c i .  W obu wypadkach jedynym środkiem do ich 
rozwijania jest wieloraki już od młodych lat czynny współ­
udział w służbie osób i rzeczy. Przez samą tylko wiedzę 
książkową i pamięciową niepodobna rozwinąć tej właści­
wości, gdyż jest ona zawsze bezpośrednią reakcją względem 
warunków realnych. Twarde lata dzieciństwa, brutalne sto­
sunki szkolne, wielkie nieszczęście, cierpienia nieuleczalne — 
zabijają subtelność. Podobnie jak waga wraz z powiększa- 
jącem się obciążeniem staje się coraz mniej czuła, tak też 
i dusza tern bardziej tępieje, im większy ucisk wywierają na 
nią warunki życiowe. Bywają cierpienia, które prowadzą 
człowieka do zupełnej apatji. Istnieją metody wychowaw­
cze, wywołujące zupełną obojętność na wszelkie podniety 
zewnętrzne. Miłość, dobroć i zaufanie w izbie dziecięcej 
i szkolnej, różnorodność warunków, w które zostaje uwikła­
na działalność człowieka, przeorują glebę, na której rozwija 
się subtelność. Subtelność wychowawcy jest ważnym wa­
runkiem, gdy chodzi o rozwój subtelności w wychowanku. 
Niestety, subtelni wychowawcy, jak i ludzie subtelni wogóle, 
są nader rządkiem zjawiskiem, a nasze dzisiejsze systemy 
szkolne nie są zorganizowane w ten sposób, by zjawisko to 
w czasach najbliższych stało się częstsze.

Jak już napomknąłem, nie jest rzeczą nieprawdopodob­
ną, że stopień wrodzonej subtelności — o ile chodzi o pewne 
stosunki ludzkie — u płci żeńskiej przeciętnie jest wyższy, 
niż u męskiej. Przynajmniej zdanie ogólne przypisuje kobie­
tom więcej instynktownego taktu, niż mężczyznom. „Chcesz 
się dowiedzieć, co czynić przystoi — szlachetnych kobiet 
o to się zapytaj”. Coprawda, idzie tutaj już o moment ra­
czej moralny, o moment okazywania komu względów, tak iż



104

fakt ten bodajże można wytłumaczyć silniejszą predyspo­
zycją do instynktów altruistycznych, a choć instynkty subtel­
ności nie są z niemi identyczne, najchętniej jednak występu­
ją w łączności z niemi. Tak więc był to wspaniały akt sub­
telności ze strony Carlyle’a, że gdy jeden z przyjaciół zagu­
bił pożyczony od niego cenny rękopis, postanowił on wraz 
z żoną nie dać poznać po sobie własnego zmartwienia, aby 
nieszczęśnik, który i tak już był zupełnie przybity nie cier­
piał jeszcze więcej z tego powodu.

Lecz subtelność przejawia, się też i w innych okolicz­
nościach. Kiedy Wilhelm Zdobywca wstąpił po raz pierwszy 
na ziemię angielską, potknął się i upadł, a było to zdarzenie, 
które już starożytni Rzymianie uważali za złą wróżbę. Wil­
helm wszelako natychmiast zapanował nad sobą i odwrócił 
wróżbę dla siebie i otoczenia słowami: „Ziemio, biorę cię 
w posiadanie!”. Kiedy hrabia York w r. 1812 z własnej ini­
cjatywy połączył się z Rosjanami przeciw Francuzom, wów­
czas tern, co pozwoliło mu uczynić ten nadzwyczaj niebez­
pieczny krok, był akt subtelnego wyczucia, że warunki już 
uległy zmianie. W dramacie Szekspira p. t. „Juljusz Cezar” 
mamy jeden z owych częstych przykładów subtelności, wła­
ściwej wszystkim zręcznym i działającym na słuchaczy mów­
com. Po zabójstwie Cezara Antonjusz staje przed zwłokami, 
a przemówienie, z którem się zwraca do ludu, i pauzy, któ- 
remi je przeplata, aby poczuć puls zgromadzonych, są do- 
skonałem świadectwem nietylko jego sprawności krasomów­
czej, ale również związanej z nią subtelności, dzięki której 
z niechybną zręcznością zamienia on szacunek ludu dla Bru­
tusa w nienawiść i wzburzenie.

Tak więc subtelność występuje w różnych formach: 
we wrażeniu, postrzeganiu, sądzeniu, odczuwaniu, w czynach 
woli, jak i w działaniu instynktownem. Jeżeli te dwie dzie­
dziny zainteresowań — współczucie oraz poznanie — obej-

105

mują cały obszar spraw ludzkich, to i w subtelności dadzą 
się rozróżnić z jednej strony subtelność współczulna, z dru­
giej — intelektualna. Obie niekoniecznie muszą występować 
w tej samej indywidualności. Jedna nie jest warunkiem dru­
giej, lecz każda posiada własne swe źródła psychiczne. Ja­
kiego są one rodzaju — tego nie potrafię wskazać dokładnie. 
Lecz w obu wypadkach idzie o szybkie celowe nastawienie 
duszy stosownie do danego położenia, a więc.— pomijając 
czułość na nie — o s t o s u n k i  t e m p a ,  w j a ­
k i e m  p r z e b i e g a j ą  f u n k c j e  p s y c h i c z n e .  
Roztrząsanie tych stosunków oraz ich podstaw zupełnie 
słusznie uznał A. F i s c h e r  (3) za niezbędne częścio­
we zagadnienie w badaniu indywidualności. Ten stosu­
nek tempa, a więc to, co wraz z delikatną czułością sta­
nowi (jednostronną lub wielostronną) subtelność, jest istot­
ną częścią składową zadatku charakteru; nie będzie tego po­
dawał w wątpliwość nikt, kto obserwował zdumiewające 
różnice między ludźmi pod tym względem, nikt, kto zważył, 
że charakter rozwinąć się może jedynie w człowieku d z i a -  
ł a j ą c y m .  Im różnorodniejsze są dziedziny zainteresowa­
nia, w których subtelność zdolna jest rozwinąć swe przymio­
ty, tern różnorodniejsze są powody do działania, tern bardziej 
wielostronny jest ewentualny charakter. Jeżeli zadamy sobie 
pytanie, który z obu głównych typów Junga lub Kretschmera 
okazuje większą predyspozycję do subtelności, chyba trudno 
będzie przyznać jednemu z nich pierwszeństwo. Należy przy­
puszczać, że stan równowagi między intro- i ekstrawersją 
jest gruntem najbardziej podatnym. Ekstrawersja wskazuje 
na większą otwartość względem świata, i ntro wersja -^ -  na 
silniejszą pobudliwość; obie—r  a-a-ean—nastręczają- w ten 
sposób możliwość z jednej strony większej wrażliwości, 
z drugiej — większej reaktywności.



VIII. W Z R U S Z A L N O Ś Ć

Zarówno przy rozważaniu istoty siły woli, jak i subtel­
ności, mimowoli natykaliśmy się na owo czwarte źródło za­
datku charakteru, które nazwałem wzruszalnością podłoża 
duchowego. Muzyk - wykonawca i występujący na scenie 
aktor tern łatwiej ujawnią całą zawartość dzieła sztuki, im 
głębiej są przejęci treścią kompozycji lub utworu poetyckie­
go. Normalna subtelność, z jaką muzyk - odtwórca idzie 
krok w krok za mglistym popędem uczuć, które niegdyś do­
prowadziły twórczego artystę do kompozycji muzycznej, 
rośnie nieskończenie z chwilą, gdy zwiąże się ona z głębo- 
kiem wzruszeniem, gdy grający przejęty będzie do głębi isto­
ty duchem dzieła sztuki.

To właśnie wzruszanie się każe mi odróżniać zwykłego 
wirtuoza od prawdziwego artysty. Znam wielkich aktorów, 
którzy są jedynie wielkimi wirtuozami. Panują oni nad wszel- 
kiemi środkami i środeczkami, mogącemi wywołać wrażenie, 
i każde włókienko ich ciała jest posłuszne najlżejszemu ski­
nieniu ich wyobrażeń. Dusza ich wszelako nie jest prawdzi­
wie przejęta całym zasięgiem treści. Potrafią oni w podziwu 
godny sposób zagrać sceny obłąkania króla Leara, a spełnia­
jąc rolę reżysera, jednocześnie wydawać rozkazy przez kuli­
sy. Dla szarego tłumu nie ma to znaczenia. R o z s ą d k o -

107

w a  w i r t u o z e r j a  aktora ze zbyt wielką starannością 
i wyszkoleniem przystosowuje wszystkie ruchy do słów, iżby 
masa mogła nie doznać pewnego wrażenia. Lecz jednostki 
pośród niej, subtelniejsze niż większość, czują wyraźnie, że 
brak tu duszy, i na nie działa jedynie zewnętrzna doskona­
łość formy przedstawienia; ale gra ich nie wzrusza. Czują 
wirtuoza, stwierdzając brak artysty.

Bywają natomiast inni aktorzy, o wiele rzadsi, którzy 
porwani potęgą idej, zapominają zupełnie o sobie samych. 
Nie g r a j ą  już oni króla Leara, lecz s ą nim sami. Wy­
wołują wrażenie nadzwyczajne. Na przedstawieniu „Skąpca” 
Moljera obserwowałem kiedyś, w jak uderzający sposób mo­
że działać gra taka. Cała publiczność z galerji, naiwna 
i szczera, była jeszcze pod wrażeniem pełnych komizmu po­
przedzających wypadków, gdy zaczęła się owa rozpaczliwa 
scena, w której skąpiec spostrzega kradzież skarbonki. 
Pierwszym wybuchom rozpaczy towarzyszyły jeszcze śmie­
chy galerji, gdy tymczasem subtelniejsza część publiczności 
zaczęła już zdradzać wzruszenie. Raptem, w obrębie nie­
wielu sekund, powstaje na widowni śmiertelna cisza. Nagłe 
zrozumienie: tu jest naprawdę obłąkaniec — przejmuje rów­
nież i publiczność z galerji, i bez tchu przysłuchują się na­
wet starsze dzieci, jak się rozwija cała ta scena. Nasze 
przedstawienia uczniowskie, na których często bywałem, są 
dla aktora wprost termometrem, na którym może zmierzyć, 
czy jest artystą, czy tylko wirtuozem. Wirtuoz nie ma nic do 
powiedzenia uczniom między dwunastym a czternastym ro­
kiem życia. Śmieją się oni, gdy wirtuozka, jako Irmgarda 
w „Wilhelmie Tellu”, pełna rozpaczy, pada przed koniem 
Gesslera, śmieją się, gdy Tell w przesadnym nadmiarze bólu 
słania się, zanim zestrzeli jabłko z głowy syna. Ale pulsy 
ich przestają bić, a oczy otwierają się w trwożliwem natę­
żeniu, kiedy wszystkie ruchy, które widzą, są wyrazem prze­



108

jęcia się przez aktora do głębi duszy graną rolą, kiedy żaden 
z nich nie jest wynikiem jakiejś rachuby, kiedy wszystko 
dzieje się, jak dziać się musi, kiedy żadna w o l a  r o z w a ­
g i  i z a m i a r u  nie wciska się między wyobrażenie 
a działanie, kiedy przebieg wszystkich działań odbywa się 
czysto ideo-motorycznie. Oto jest istota i przejaw wzru- 
szalności artystycznej.

Na poruszenie duszy aktora w czasie gry wpływają 
również procesy intelektualne w połączeniu z owem współ- 
czulnem ujęciem przedstawianego charakteru, które wynika 
z „synoezy” (1), t. j. sympatji intelektualnej. U muzyka- 
odtwórcy podniecają duszę, obok mglistych wyobrażeń ogól­
nych, w większym stopniu uczucia estetyczne. Jeżeli kom­
pozycja jest prawdziwem dziełem sztuki, jak którakolwiek 
z wielkich sonat Beethovena, wówczas już po grze prima 
vista łatwo odróżnić duszę wzruszalną od niewzruszalnej. Po 
upływie niewielu minut dusza wzruszalna jest w tajemniczej 
łączności z bogatemi emocjami umysłu kompozytora. Z głę­
bi istoty tak wzruszonego muzyka wznoszą się wówczas owe 
tajemnicze siły, które idą za każdą barwą i każdą zmianą 
uczuć, jak opiłki żelaza za magnesem — o ile tylko nie brak 
odpowiedniej techniki — i które z niezrównaną subtelnością 
nadają wyraz odczutej treści.

W tej wzruszalności tkwi jednak nietylko tajemnica 
gry artysty. Tkwi w niej również tajemnica wszystkich wiel­
kich ludzi charakteru, wielkich bohaterów narodowych, 
wszystkich prawdziwie twórczych ludzi w dziedzinie sztuki, 
nauki i religji. Pędzi ona aktywność do jej najwyższej spraw­
ności, intelektualnemu prądowi świadomości nadaje kieru­
nek, subtelności zaś — jej żywość zdumiewającą. Jeśli cho­
dzi o zdefinjowanie w z r u s z a l n o ś c i ,  rozumieć przez 
nią będziemy s t o p i e ń ,  r o z c i ą g ł o ś ć  i t r w a ­
ni e ,  c e c h u j ą c e  p r z e j ę c i e  s i ę  d u s z y  s p o ­

—  i 0 9

s t r z e ż e n i a m i  i w y o b r a ż e n i a m i .  Albo wy­
rażając się inaczej, oznacza ona z a k r e s ,  g ł ę b o k o ś ć  
i t r w a ł o i ć  e m o c y j  d u c h o w y c h ,  k t ó r e  
t o w a r z y s z ą  p o j a w i a j ą c y m  s i ę  i z n i k a ­
j ą c y m  w p r ą d z i e  ś w i a d o m o ś c i  s p o s t r z e ­
ż e n i o m ,  w y o b r a ż e n i o m  i p o j ę c i o m ,  
a zwłaszcza tym, które dotyczą człowieka i jego losu, 
boskości, prawdy, piękna i moralności.

Niedość jest mieć jeno głębokie uczucia, muszą one 
również być długotrwałe. Bywają sangwinicy, którzy 
z łatwością dają się porwać bylejakim falom uczucia. Lecz 
uczucia ich gasną bardzo szybko, aby wnet znowu ustąpić 
miejsca innym. Nie mamy nawet pewności, żeśmy się na­
tknęli na wielką wzruszalność u ludzi o tak zwanej bogatej 
uczuciowości, ludzi, którym nic ludzkiego nie jest obojętne, 
u ludzi jak Cycero, który powiada wraz z Terencjuszem: 
„Homo sum, humani nihil a me alienum puto” — „Człowie­
kiem jestem, i nic ludzkiego nie jest mi obce”. Jakże chwiej­
ni są częstokroć tacy uczuciowcy! Brak prawdziwej wzru­
szalności sprawia, iż stale się przewracają.

Łatwo teraz zrozumieć, że stopień przejęcia się, a więc 
wzruszalność, jest istotną cechą zadatku charakteru. Z chwi­
lą, gdy istota wzruszalna przejmie się jakąś ideą, nie tak 
łatwo już będzie przez nią znów puszczona wolno. Idea opa­
nowuje przebieg wyobrażeń z pomocą wzbudzanych przez' 
nią ciągle uczuć, a przytem tern silniej, im głębiej dusza jest 
nią przejęta. Wszystko, cokolwiek z nowych spostrzeżeń, 
wyobrażeń i idej zbliża się do tak wstrząśniętej duszy,- 
podlega ocenie, zasymilowaniu i zamianie na czyny z punktu 
widzenia idei, panującej przez swoje uczucia. A przeto do­
póki idea zachowuje swą treść, również i czyny będą posia­
dać, przy jednakich skądinąd warunkach, pewną jednaką 
kierunkowość.



110
Pod względem stopnia przejmowania się różni ludzie 

są równie odmienni, jak i we wszelkich innych rzeczach. 
Nikt nie jest zupełnie bez uczucia, nikt zupełnie bez duszy. 
Jeden wszelako, cokolwiekby go spotkało, pozostaje naogół 
„chłodny po serce samo” („Rybak” Goethego), gdy tymcza­
sem inny płonie, niech tylko duszę jego muśnie tchnienie 
czegoś ludzkiego.

Wspomniałem już poprzednio, że praca twórcza arty­
stów naszych zależy bezpośrednio od stopnia tego wzrusze­
nia. Powieściopisarz angielski Karol Dickens, jak opowiada 
Dilthey w dziele swem p. t. „Przeżycie i poezja”, żył ze swe- 
mi postaciami, jak z prawdziwymi ludźmi. Gdy bliskie były 
katastrofy, cierpiał on wraz z niemi, co więcej, bal się chwili 
ich zguby. Pisarz francuski Balzac mówi o osobach, przed­
stawionych w „Komedji ludzkiej”, jakby o żywych istotach. 
Analizuje, gani, chwali je, zupełnie jakby należały wraz 
z nim do tegoż wytwornego towarzystwa. Mógł on rozpra­
wiać długo o tern, co one mogłyby uczynić w sytuacji, w ja­
kiej się znajdują. Kiedy Goethe wmyślił się we wszystkie 
szczegóły, dotyczące położenia życiowego Wilhelma Meistra, 
zaczął wkońcu płakać gorzkiemi łzami. Jeżeli już z tych 
przykładów widzimy, jak bardzo siła wyobraźni zależna być 
musi od wzruszalności ducha, tern lepiej zrozumiemy, jak 
wielki wpływ wywiera ta wzruszalność na całokształt nasze­
go działania. Wchodzi tutaj, coprawda, w rachubę przede- 
wszystkiem trwanie stanu wzruszenia. Są dusze, które co 
chwila się zapalają, ale też co chwila gasną; są inne dusze, 
co zapalają się rzadko, lecz wówczas całemi latami płoną 
z mocą, wciąż wzrastającą. Są ludzie, którzy, zapaliwszy się 
raz dla idei, płoną dalej, aż śmierć zgasi pochodnię. Cała 
sfera ich myśli jest ogarnięta siecią idei, która ich porwała. 
Idea ze swemi falami uczuciowemi w każdej chwili gotowa 
jest do skoku, by dostać się do świadomości, a nawet, zni­

111
knąwszy za progiem świadomości, wyznacza jeszcze aper- 
cepcję wrażeń, kieruje asocjacjami prądu świadomości oraz 
motywami działapia. Wszelka działalność takich ludzi ukła­
da się pod kątem idei, która poruszyła ich ducha i utrzymuje 
go w dającej się niezmiennie odczuwać temperaturze. W ten 
sposób staje się zrozumiałe, jak zdolność przejmowania się, 
czyli wzruszalność podkładu duchowego, stać się może 
źródłem siły woli, równie jak i zdolności myślenia oraz sub­
telności.

Cechą zasadniczą wzruszalności, rzecz prosta, nie jest 
subtelność, która oznacza łatwość i różnorodność reakcji, 
gdy tymczasem tutaj mamy do czynienia z jej głębokością 
i trwaniem. Bywają natury, bardzo wrażliwe na podniety 
pewnego rodzaju, wszelako podniety te nie przejmują ich 
wcale. Może nawet reagują na różnorodne podniety, ale 
uczucie gaśnie natychmiast, nie wywoławszy żadnych god­
nych uwagi czynów wewnętrznych lub zewnętrznych. Księż­
na rosyjska, przelewająca łzy nad losem bohatera w teatrze, 
kiedy czekający na nią na dworze woźnica zamarza na koźle, 
jest dobrym przykładem łatwości reakcji przy braku wszel­
kiej głębi i szerokości ducha. Bywają inni ludzie, u których 
ta sama podnieta wyzwala taki prąd uczuć, że jego fale 
przez długi czas nie mogą znaleźć spokoju. Małe i wielkie 
jeziora równie łatwo reagują na wiatr, który po nich harcuje. 
Ale drobny staw dawno już uśmiecha się pełen pogody, gdy 
na oceanie przez długi jeszcze czas toczą się ciężkie wały, 
wywołane przez bodziec, który dawno już zanikł.

Nie można również tej funkcji zadatku charakteru uza­
leżniać poprostu od tak zwanych zainteresowań. Bywają 
ludzie chłodni o bardzo silnych zainteresowaniach, którzy 
bynajmniej nie muszą być jedynie naturami egoistycznemi. 
Duszy ich wszelako zainteresowanie to nie pochłania w zu­
pełności. Miogą oni z łatwością wyrzec się rozwiązania za­



dań i zagadnień, wynikających z ich zainteresowań, gdy doj­
dą do przekonania, że one przerastają ich siły. świadomość 
własnego „ja” bierze zawsze górę. Ludzie o silnej, trwałej 
wzruszalności podłoża duchowego nigdy tego nie potrafią. 
Nie widzą oni wogóle, jak to być może, by przechodziło ich 
siły rozwiązanie zagadnień, które świat ich uczucia stawia 
przed ich duszą. Temperatura uczuć czyni tak ruchliwym prąd 
świadomości, że on w każdym czasie płynie w kierunku 
podniecającej idei i każe wyznawcom stać się jej nieulę- 
kłymi, na śmierć gotowymi sługami.

Tak samo i zapalczywość, wybuchowość, impulsyw- 
ność nie są identyczne ze wzruszalnością podkładu duchowe­
go. Mogą z nią być związane i są też częstokroć, jak np. 
u Rousseau’a. Lecz bywają też natury chłodne, baczne, roz­
ważne o wielkiej wzruszalności wewnętrznej. Spotykamy je 
często w rasie germańskiej (Lincoln, Moltke), jak nie mamy 
też w żadnym innym języku pełnego odpowiednika dla wy­
razu niemieckiego „Gemut” (duch, dusza, uczuciowość, ser­
ce, umysł).

Wzruszalność nie może też naogół być przypisywana 
pewnym temperamentom. Nawet człowiek flegmatyczny mo­
że przeżywać trwałe uczucia nieosobiste lub altruistyczne, 
nie mówiąc już o melancholikach, sangwinikach lub zgoła 
cholerykach. Również nie każdą duszą wstrząśnie wszelkie 
wydarzenie lub wszelka idea. Wrota większości dusz otwie­
rają nieliczne jeno klucze. Inne dusze odmykają się za każ- 
dem prawie uderzeniem.

Wzruszalność nie jest też, oczywiście, równoznaczna 
z wrażliwością. Wrażliwość jest podobno cnotą młodości; 
ale wrażliwość nie daje rękojmi trwałości. We wzruszal­
ności jest rzeczą ważniejszą trwałość i siła przenikliwa wra­
żenia. Nie zatraca się ona wraz z wiekiem, jak wrażliwość, 
namiętność, zainteresowanie; przedewszystkiem bodajże nie

-  112 -

wpływa na nią wzrastająca znajomość rzeczy. Czerpie ona 
istotne swe pożywienie z wczesnego ciągłego działania we­
dług wyobrażenia, lub idei, które nadają wyższe napięcie tem­
peraturze prądu świadomości.

Wypada chyba odpowiedzieć przecząco na pytanie, czy 
chłodna jasność przekonania naukowego nie ma tego same­
go znaczenia dla wytrzymałości charakteru, co siła, z jaką 
wstrząsa życiem duchowem jakiekolwiek zdarzenie lub 
idea, — czy tedy bystrość i szerokość jasnego myślenia nie 
zastępują w zupełności zaczepno-obronnej siły, jaką ma 
wzruszalność. Istotne przekonanie naukowe w y d a j e  
s i ę tylko chłodne; skoro od jego wyznawcy wymaga się 
jakiegoś czynu wbrew temu przekonaniu, wówczas ogólne, 
związane z niem, uczucia wartości podrywają fundament du­
szy. Czytałem kiedyś, że właśnie najlepszych uczniów Kan­
ta porywała nietylko jasność jego wywodów, ale również 
tłumione ciepło, które je przepajało. Zdobyte samodzielnie 
przekonanie naukowe jest zawsze związane z pewnemi uczu­
ciami wartości, acz w silnem ustopniowaniu — zależnie od 
uposażenia uczuciowego danego badacza. To jedynie po­
wiedzieć możemy, że te uczucia wartości mogą ulec osłabie­
niu wskutek naukowego zrozumienia niedostateczności naszej 
wiedzy, zupełnie tak samo, jak wątpienie o wiarogodności 
jakiejś idei obezwładnia poruszającą siłę tej idei. Ale wów­
czas właśnie przekonania naukowe, jak i wierzeniowe, tracą 
swoją siłę odporną. Ponieważ zaś uczciwy badacz jużci 
o wiele bardziej jest narażony na wątpienie, aniżeli uczciwy 
wyznawca wiary, przeto opanowujące go ideje są chłodniej­
sze, i dlatego też prawdziwa nauka jest o wiele mniej fana­
tyczna, niż mocna, jak opoka, wiara.

Zresztą, jest rzeczą wcale prawdopodobną, że ideje 
niezupełnie zracjonalizowane posiadają o wiele większą siłę 
wzruszalności. Odczuciu tego faktu prof. G o l d b e c k  (2)
Charakter — jego pojęcie i wychowanie 8

—  113 —



114
dał, jak się zdaje, wyraz w wybornej swej rozprawie o „Geo- 
centrycznej nauce Arystotelesa”. Powiada on tam: „Ten, co 
zawsze widzi wszystkie kontrargumenty i pozwala im wpły­
wać na siebie równomiernie, może zostać zepchnięty na tory 
bezczynnego sceptycyzmu. Niewiedzący łatwiej się zdoby­
wa na czyn, i zdaje się, że do wszelkiego znaczniejszego 
przejawu energji niezbędne jest, przynajmniej chwilowo, 
pewne zwężenie wyobrażeń. Postęp jest raczej wynikiem za­
pasów nawpół-ślepych sił, niż samego tylko mocno ugrunto­
wanego poznania”. Tych nawpół-ślepych sił dostarcza po­
ruszona przez ideę dusza. Wynik ich pracy niewątpliwie 
wówczas tylko stanowić będzie istotny postęp, kiedy je we­
sprą inne siły, tkwiące w zadatku charakteru.

Rozważania nasze przekonały może czytelnika, że 
w czterech przedstawionych przez nas elementach mamy 
istotne składniki owego zespołu sił, który uznałem za waru­
nek możliwego rozwoju charakteru wartościowanego. J e- 
ż e l i  k r z e p k o ś ć  ż y w o t n e j  a k t y w n o ś c i  
p r z e d s t a w i a  s i ł ę  w r o d z o n ą ,  t o  j a s n o ś ć  
s ą d u  n a d a j e  j e j  w ł a ś c i w y  k i e r u n e k ,  
s u b t e l n o ś ć  — r ó ż n o r o d n o ś ć  d z i a ł a n i a ,  
a w z r u s z a l n o ś ć  — t r w a n i e  t e g o  d z i a ­
ł a n i a .  Do tych czterech elementów zwracać się musimy, 
aby przez wychowanie przygotować charakter moralny. Są 
to jedyni prawdziwi sprzymierzeńcy w walce wychowania 
przeciw niskim instynktom, popędom i namiętnościom, które 
grożą rozdarciem jednolitego życia czynów naszych. Gdzie­
kolwiek istnieją w dostatecznym stopniu siła woli, jasność 
sądu, subtelność i wzruszalność podłoża duchowego, tam 
uważać można, że rozumne środki wychowawcze pozwolą też 
rozwinąć charakter moralny. Co więcej, nie należy nawet od­
rzucać możliwości, że w moralnem otoczeniu, gdzie jest do­

—  115
stateczne pole do różnorodnej działalności, siłą organizacji 
naszej natury psychicznej, bez stosowania szczególniejszych 
środków wychowawczych, z właściwej mieszaniny tych czte­
rech elementów rozwinie się sam z siebie charakter o kie­
runku moralnym. Przynajmniej widzimy, choć rzadkie to 
wypadki, jak się rozwijają cudowne charaktery moralne z lu­
dzi, których w młodym wieku rzucono w odmęt życia. Choć 
pozbawieni równomiernego kierownictwa wychowawczego, 
wznoszą się oni na wyżynę moralną ludzkości, jakby dusza 
ich posiadała zdolność ulegania jedynie wpływom, sprzyja­
jącym rozwojowi ich charakteru, a odrzucania wpływów zgub­
nych. Gdzie nie brak odpowiednich dyspozycyj, tam z pewno­
ścią zdarzają się samoucy charakteru tak samo, jak są samo­
ucy w dziedzinie nauki i sztuki. Spotykamy ich zwłaszcza 
w owej grupie ludzi, posiadających obok silnej woli i jasnego 
rozsądku subtelne i głęboko’pobudliwe instynkty s p o ł e c z- 
n e, które z mocą nieodpartą napędzają ich do tego, by 
wszystkie myśli swe i działania poświęcali służeniu współ­
braciom.



IX. POJĘCIE CHARAKTERU U HERBARTA

Zanim przystąpimy do dalszego ciągu naszych badań, 
będzie może pożytecznym i pouczającym rzut oka na pojęcie 
charakteru u Herbarta: on pierwszy bodaj nietylko dostrzegł 
w kształceniu charakteru właściwy cel wszelkiego wychowa­
nia i nietylko był, oczywiście, za posługiwaniem się w tym 
względzie t. zw. karnością, czyli kierownictwem, ale chciał 
nadto, aby przedewszystkiem nauczanie było poświęcone 
całkowicie kształceniu charakteru (co do tego zaś staję naj­
zupełniej po jego stronie). Usiłował on przepracować nau­
kowo całe zagadnienie kształcenia charakteru. Cała księga 
trzecia jego „Pedagogiki ogólnej, z celu wychowania wysnu­
tej” jest poświęcona wyłącznie systematycznemu rozwiąza­
niu tego zadania, a również w pozostałych jego pismach pe­
dagogicznych, zwłaszcza w „Aforyzmach”, napotykamy raz 
za razem tę zasadniczą myśl jego systemu wychowawczego. 
Jakiekolwiekbyśmy stanowisko zajmowali względem po­
szczególnych wywodów Herbarta, przyznać musimy, że jego 
bystra i trafna obserwacja faktów, jego jasna, systema­
tyczna budowa, jego zwięzłe ujmowanie myśli, które nie do­
pisuje w bardzo tylko niewielu miejscach, pozostaną na za­
wsze wzorem naukowego przedstawienia pedagogiki (1).

Pojęcia charakteru niepodobna chyba sformułować kró­
cej i udatniej, niż on to uczynił. Charakter wogóle, powiada

117

on, to s t a ł y ,  o k r e ś l o n y  s p o s ó b ,  w jaki czło­
wiek ustosunkowuje się do świata zewnętrznego (Afor. 148). 
„Czego brak dzieciom, co wogóle w człowieku jako istocie 
rozumnej jest zdolńe do stania się charakterem, to wola, 
przytem wola w ścisłem znaczeniu, zgoła różna od przy­
padłości kaprysu i pożądania — gdyż tylko wola postanawia. 
S p o s ó b ,  kierunek postanawiania to właśnie charakter. 
Wola—czy postanawianie—odbywa się w świadomości; in­
dywidualność zaś jest nieświadoma, ona jest ukrytym korze­
niem, z którego — jak sobie niejasno zdajemy sprawę — wy­
rastają zmienne objawy człowieka według zmiennych oko­
liczności. Psycholog gotów jej nawet przypisać charakter, 
gdy tymczasem transcendentalny teoretyk wolności (mowa 
tu o Fichtem), uwzględniający tylko przejawy charakteru 
już w y k s z t a ł c o n e g o ,  niezgłębioną przepaścią od­
dziela stronę myślną, intelegibilną (w rozumieniu Kanta) 
od przyrodzonej. Charakter przejawia się względem in­
dywidualności prawie wyłącznie przez walkę” („Pedago­
gika ogólna”, ks. 1, r. 2).

Zgodność tych poglądów z twierdzeniami, uzyskane- 
mi w rozdziałach pierwszym i drugim, jest widoczna; również 
i na dalsze pytanie, czy każda indywidualność jest zdolna do 
stania się charakterem, Herbart odpowiada przecząco, po­
dobnie jak wielu innych autorów. I on też zna zadatki cha­
rakteru, a nazywa tak wyłącznie co najmniej j e d n ą  funk­
cję psychiczną. Co się tyczy tego zadatku charakteru, to 
sądzi on, że wyjąwszy nadzwyczajne wypadki, główna róż­
nica polega bynajmniej nie na tern, do czego człowiek ma 
skłonność i łatwość — bo, zdaniem jego, ludzie naogół mają 
te same prawie skłonności, chyba że podlegają jakimś wyż­
szym ocenom (Afor. 150) —, ale raczej na formalnej wła­
sności, która w poszczególnych jednostkach jest różna pod 
względem napięcia: czy i c h  s t a n  u m y s ł o w y



118 —

ł a t w i e j  l u b  t r u d n i e j  s i ę  z m i e n i a .  O ru­
chliwych zaś utrzymuje on, że nigdy prawie nie zdobywają 
tak tęgiej osobowości, jak powolni.

Ze stopniem ruchliwości umysłu jest najściślej związana 
dyspozycja, którą on nazywa „pamięcią woli”. Cóż to jest 
ta pamięć woli? Przypuszczać wolno, że rozumie on przez 
nią w zasadzie to, co się zwykle nazywa trwałością woli; do­
daje on bowiem natychmiast taką uwagę: „Dziwi mnie, że 
nie. zestawiono staranniej trwałości naszych wyobrażeń 
z trwałością woli, która to trwałość s t a n o w i  d l a  c h a ­
r a k t e r u  z a s a d n i c z ą  p o d s t a w ę  j e g o  
s t r o n y  p r z e d m i o t o w e j .  Czego człowiek chce 
wytrwale, to jest rdzeniem strony przedmiotowej charakteru. 
Gdzie jest pamięć woli, tam wybór jest łatwy, bez wszelkie­
go rozmysłu teoretycznego. Człowiek wówczas pozna na 
samym sobie, co woli uczynić, a czego się wyrzec, czego lęka 
się mniej, a czego więcej. Duch zmienny nie dojdzie pod tym 
względem do żadnego czystego doświadczenia”.

Jeżeli jako istotne cechy s i ł y  w o l i  podałem 
(str. 85) wytrwałość lub niezłomność oraz stałość chcenia i od 
funkcji tej wymagam, by mogła znieść dłuższe lub krótsze 
odsunięcie upatrzonego sobie celu, a jednak zawsze ku te­
mu samemu celowi była zwrócona, — to w ten sposób zo­
stała jedynie określona trwałość chcenia. Lecz ta funkcja 
psychiczna przejawia się w różnych formach, które nazwa­
łem czynnemi i biernemi. Niezależnie jednak od tego, jak 
dalece scharakteryzowana przeze mnie dyspozycja do siły 
woli odpowiada herbartowskiej dyspozycji do pamięci woli, 
w każdym razie zgadzają się one co do elementu trwałości 
chcenia.

Lecz trwałość chcenia, pamięć woli nie wystarcza 
również i Herbartowi. Przyłącza się umysł jako i n t e l i ­
g e n c j a ,  zastanawia się nad sobą i nad przedmiotami

119 -

swego chcenia i wydaje s ą d  o s o b i e .  „Teraz cho­
dzi o to, do jakiego stopnia strona podmiotowa osobowości 
zdoła być niezawisła od przedmiotowej; usiłowanie, skiero­
wane do u j ę c i a  s i e b i e ,  działa bezpośrednio jako 
usiłowanie w z m o c n i e n i a  s i e b i e ” (Por. też 
str. 22 — 23).

Jakże jednak sądzenie o sobie samym i usiłowanie, 
skierowane do ujęcia siebie, mogą być skuteczne bez jasności 
sądu, drugiej poznanej przez nas cechy dyspozycji do charak­
teru wartościowanego? Herbart nie nazywa jej wyraźnie taką 
dyspozycją. Tam wszelako, gdzie mówi o naturalnym biegu 
kształcenia charakteru, wszystkie jego żądania wskazują na 
ten pierwiastek. Z faktu zasadniczego, że czyn wytwarza wo­
lę z pożądania, że jednak do czynu potrzeba z d o l n o ś c i  
i s p o s o b n o ś c i ,  wnioskuje on, co musi się złożyć na to, 
by wykształcić charakter. „Przedewszystkiem należy wziąć 
pod uwagę, że większa część działalności człowieka wy­
kształconego odbywa się jedynie w e w n ę t r z n i e ,  i że 
przeważnie w e w n ę t r z n e  doświadczenia pouczają 
nas o tern, czego możemy dokonać. Następnie chodzi o to, 
jaki rodzaj naszego zatrudnienia w całej jego złożoności 
wyobraźnia może sobie przedstawić ze s z c z e g ó l n ą  
j a s n o ś c i ą .  Wielki człowiek już dawno przedtem dzia­
łał w myśli, zanim czyn zewnętrzny, kopja wewnętrznego,' 
objawił się widomie. W k r ę g u  m y ś l o w y m  mie­
ści się źródło wszelkiego życia, pierwsza energja. Tutaj 
wszelki obieg musi być łatwy: jasność, kojarzenie, system, 
metoda muszą tutaj panować”. Tak więc dla Herbarta two­
rzenie kręgu myślowego jest nawet najistotniejszą częścią 
wychowania, t. j. kształcenia charakteru.

Ale do tego wszystkiego nieodzowne jest jedno: aby 
wychowanek posiadał zdolność dążenia do jasności, a przez 
to do systemu i metody. Jedynie j a s n o ś ć  s ą d z ę -



120 —

n i a może całemu kręgowi myślowemu w zmiennej kolei 
aktów skupienia i namysłu nadać rysy ładu i systemu. Tak 
więc niewątpliwie mamy już u Herbarta dwie funkcje zadatku 
charakteru. Gdzie jednak są pozostałe pierwiastki? Kiedy 
siła woli oraz jasność sądu również i u Herbarta najwyraź­
niej biją w oczy jako niezbędne pierwiastki owego zadatku 
charakteru, wydaje się natomiast, że dwa inne pierwiastki 
nie grają u niego żadnej roli. Tymczasem niektóre miejsca 
zdradzają, że i Herbart nie poprzestaje na obu tych elemen­
tach. W miejscu, w którem mówi o tern, co musi złożyć się 
na powstanie charakteru, zaznacza on: „W którą stronę po­
siadamy — lub nie posiadamy — pochopność i ł a t w o ś ć  
zwrócenia naszych myśli: to jest czynnik zasadniczy, od któ­
rego charakter bierze kierunek”. Lecz źródła łatwości nasta­
wienia myślowego nie można doszukiwać się ani w trwałości 
chcenia, ani w jasności sądu. Aby więc rozwój charakteru 
był możliwy, potrzeba jeszcze innej dyspozycji — właśnie 
łatwości nastawienia myślowego. Lecz możność umyślnego 
i łatwego przełączania ruchu naszych myśli i szybkiego na­
stawiania na nowe zjawiska — jest przecież objawem dy­
spozycji funkcjonalnej, którą nazwałem subtelnością. Nie 
znaczy to, że ruch naszych myśli mimowoli i niechcący to­
ruje sobie coraz inne drogi, że myśli nasze trzepocą się po- 
niewoli tam i sam. Łatwość ruchu myślowego musi być do­
browolna, musi w równym stopniu być zdolna do umyślnego 
zahamowania, t. zn. wyłączenia, gdy nowy kierunek ruchu 
myśli okaże się bezcelowy. Może Herbart miał' na myśli je­
dynie łatwość przełączania bez podniety z e w n ę t r z n e j ,  
zdolność szybkiego przenoszenia ciągu myśli z jednego raz 
obranego kierunku do drugiego. Lecz i ten akt musi wywo­
łać jakaś podnieta w e w n ę t r z n a ,  a wówczas mamy 
właśnie subtelność procesu myślenia względem podniet we­
wnętrznych i zarazem szczególny wypadek subtelności umy­

121
słowej wogóle. Jeśli chodzi o kształcenie charakteru moral­
nego, uważa też Herbart (Afor. 157), że człowiek musi być 
c z u ł y  na stosunki estetyczne woli ludzkiej; aby zaś stał 
się takim, trzeba z nim samym w e j ś ć  w s t o s u n k i  
u c z u c i o w e .  To właśnie wymaganie postawiłem w in­
teresie rozwoju subtelności, żądając w tym celu swobody 
i różnorodności działania. Niezależnie od słuszności czy 
błędności interpretacji tych miejsc, jedno jest pewne, że je­
żeli ta łatwość ruchu myśli jest pierwszym „czynnikiem za­
sadniczym, od którego charakter bierze kierunek”, to mamy 
tutaj do czynienia z trzecim zadatkiem charakteru. Nie mam 
bynajmniej zamiaru tłumaczyć wątpliwych miejsc na ko­
rzyść mych twierdzeń, aby na wszelki wypadek zyskać nie­
jako świadka w osobie Herbarta. Pod tym względem wystar­
cza mi najzupełniej, że John Dewey zauważył najpierw sto­
pień subtelności jako istotny zadatek charakteru i wskazał 
też na nią.

Ale u Herbarta znajduje się też jeszcze, jak mniemam, 
i czwarty pierwiastek zadatku charakteru: r u c h l i w o ś ć  
u m y s ł u ,  która widocznie nie pokrywa się u Herbarta 
z łatwością nastawiania myśli w coraz to innych kierunkach. 
Albowiem o tych, którzy posiadają łatwo ruchliwy umysł, 
twierdzi Herbart, że wskutek tej predyspozycji „są zależni 
od przypadku i dlatego nigdy prawie nie zdobywają tak tę­
giej osobowości, jak ludzie o trudno ruchliwym stanie umy­
słowym”. Przeciwnie zaś, łatwość nastawienia myślowego 
określa on, jako rzecz zasadniczą do wyznaczenia kierunku 
charakteru.

Otóż czwarty pierwiastek zadatku charakteru nazwa­
łem umysłową wzruszalnością podłoża duchowego, rozumie­
jąc przez nią (str. 109) zakres, głębokość i trwałość emocyj 
duchowych, które towarzyszą pojawiającym się i znikają­
cym w prądzie świadomości spostrzeżeniom, wyobrażeniom



122
i pojęciom. Jeżeli Herbart uważa powolnych, mało ruchli­
wych pod względem swego stanu umysłowego za bez­
sprzecznie najlepiej dysponowanych do rozwoju charakteru, 
chce przez to powiedzieć chyba to jedynie, że ci, których 
umysł może być głęboko i trwale poruszony przez pewne ide- 
je, a wskutek tego utrzymany niezachwianie w określonym 
kierunku, mają najlepsze widoki wyrobienia sobie silnego 
charakteru.

Ten stopień ruchliwości umysłowej nie jest też równo­
znaczny z tern, co Herbart nazwał pamięcią woli. Twierdzi 
on wprawdzie, że pozostają one ze sobą w najściślejszym 
związku, ale wobec zwykłej dokładności i jasności Herbar- 
ta — nie idzie mu tutaj o tożsamość. Niema już poco roz­
wodzić się nad tem, że stopień ruchliwości umysłowej nie 
może również odpowiadać zdolności sądzenia.

Zapewne, że nie jest też bynajmniej ustalona tożsa­
mość herbartowskiej ruchliwości umysłowej ze wzruszal- 
nością. Ludzie silnie wzruszalni niewątpliwie są naogół po­
wolni, t. zn. tacy, „których trudno wytrącić z ich kierunku, 
którzy żyją w swoim własnym świecie i tam własne sprawy 
zachowują, prowadzą, kultywują”, jak to Herbart charakte­
ryzuje część swoich „powolnych”, trudno przechodzących 
w stan ruchliwości. Kto bowiem trwale przejęty jest do głę­
bi duszy jakąś ideą, ten nie przestanie podążać za nią.

Ale wśród „powolnych” Herbarta są również wymie­
nieni ci, „którzy zachowują równowagę ducha wobec wszyst­
kiego, co innych olśniewa zewnętrznym pozorem, którzy cza­
sem wydają się uparci, a nawet tępi, nie będąc nimi, którzy 
niechętnie początkowo dopuszczają do siebie wychowawcę, 
przyjmują go chłodno, nie lecą za nowością, mocno się trzy­
mają rzeczy znanych i t. d.” : są to właściwości, których nie 
zawarłem w pojęciu wzruszalności umysłowej. Wcale, zre­
sztą, nie jest nieprawdopodobne, że Herbart rozmyślnie ze­

123 —

stawił tutaj zgoła różne formy powolnych, tak iż przyczyny 
powolności, zależnie od wypadku, sprowadzać można do 
trzech pozostałyfch pierwiastków charakteru. Pewne bowiem 
formy powolności bezwątpienia dadzą się sprowadzić do 
niskich stopni subtelności, przyczem wówczas nie są co- 
prawda możliwe charaktery wielostronne i zawiłe, ale zato 
owe proste charaktery, które spotykamy niekiedy wśród 
ludności chłopskiej i górskiej.

Lecz jakkolwiek bądź ma się ta sprawa, uważać może­
my herbartowską ruchliwość umysłu istotnie za czwarty za­
datek charakteru. Podobnie zaś jak ja sam nie przesądzam, 
czy owe trzy pierwsze pierwiastki — siła woli, jasność są­
du i subtelność — nie tkwią niektóremi przynajmniej korze­
niami we wzruszalności, tak również uwagi Herbarta po­
zwalają na domniemanie, że jedyna jego funkcja psychiczna, 
określona wyraźnie jako predyspozycja do charakteru, mia­
nowicie pamięć woli, ma swe korzenie w stopniu ruchliwości 
umysłowej.

Ale niezależność tego zadatku charakteru — pamięci 
w'oli —, a więc trwałość chcenia, jest u Herbarta podana 
w wątpliwość z pewnością z innego jeszcze względu, nie 
tak bardzo zgodnie z jego pedagogiką, ale zato — z jego 
psychologją. Według jego psychologji, chcenie nie jest czemś 
pierwiastkowem w człowieku. Pierwotne są wyobrażenia; 
z życia wyobrażeniowego wypływa wola. Wszelkie chcenie 
jest zakorzenione w skupieniach myślowych i z nich wyrasta. 
„W kręgu myślowym”, powiada on, „ma swe siedlisko 
wszelka praca wewnętrzna. Tu jest źródło życia, p i e r w ­
s z a  e n e r g j  a”. Mówi wprawdzie Herbart w swej „Pe­
dagogice” dość często o popędach, nie wypowiada się tam 
jednak, czy są one całkowicie zależne od wyobrażeń. Otóż 
nie ulega najmniejszej wątpliwości, że wyobrażenia mogą 
też powstawać dzięki popędom. Kiedy bowiem śledzimy za



124 —

tworzeniem się życia wyobrażeniowego, cofając się aż dc> 
pierwszych doświadczeń dziecka, znajdujemy wszędzie 
przedewszystkiem popęd, który doprowadził do doświadczeń, 
t. zn. do wyobrażeń. Lecz wszystkie te narastające później 
tysiączne skupienia wyobrażeń są w jakiejkolwiek formie 
skojarzone z pierwszemi wyobrażeniami, a tak więc od każ­
dego wyobrażenia prowadzą mosty do pierwotnych popę­
dów. Ale popędy te nie pochodzą z samego w sobie życia 
wyobrażeniowego, a tern samem nie wypływa z niego i chce­
nie. Dlatego też „pierwsza energja” bynajmniej nie tkwi w 
kręgu myślowym. Gdyby tak było, wówczas nie miałaby żad­
nego znaczenia nawet jedyna, wyraźnie przez Herbarta po­
dana predyspozycja do charakteru — pamięć woli. Nie­
chybnie bowiem musiałaby się wtedy dać sprowadzić do pa­
mięci wyobrażeń, jak też i Herbartowi, gdy po raz pierwszy 
mówi o tej pamięci woli, wydaje się dziwne, że nie zwrócono 
jeszcze uwagi na paralelizm, jaki zachodzi pomiędzy tą pa­
mięcią woli a ową pamięcią wyobrażeń. Następnie zaś 
całe kształcenie charakteru zmierza wyłącznie do utworze­
nia kręgu wyobrażeń, a w ten sposób — wbrew nawet wła­
snej herbartowskiej pedagogice kształcenia charakteru — 
możnaby bez żadnych przeszkód z k a ż d e j  indywidual­
ności uczynić prawdziwy, jakkolwiek prosty, charakter. 
Teorja Herbarta byłaby Eldoradem wszystkich wychowaw­
ców.

To, że Herbart i w pedagogice też nie widzi lub nie 
chce uwzględnić pierwotności energji, popędów i instynktów, 
okazuje się wyraźnie w jego teorji zainteresowania, która 
przecież gra u niego — i całkiem słusznie — tak decydującą 
rolę. Zainteresowanie nie rozwija się z popędów wewnętrz­
nych; przeciwnie: „Zainteresowanie”, mówi on zrazu, „wy­
pływa z zajmujących przedmiotów i zajęć. Dzięki ich bo­
gactwu powstaje wielostronne zainteresowanie”. Dopiero

w 36 lat później, w „Zarysie wykładów pedagogicznych”, 
bardziej zbliża się on do prawdziwego pojęcia zainteresowa­
nia, gdy mówi: „Zainteresowanie to samoczynność”. Ponie­
waż jednak samoczynność bynajmniej nie musi być równo­
znaczna z samorozchyleniem, samorozwojem, samorzutno- 
ścią, ponieważ Herbart w dalszym ciągu pisze: „Zaintereso­
wanie winno być wielostronne, trzeba więc wymagać wielo­
stronnej samoczynności”, i ponieważ przedewszystkiem nie 
wysnuwa wniosków ze słusznego pojmowania samoczyn­
ności, przejawiającej się w istotnem zainteresowaniu jako 
akcie samorzutnym, — przeto jest rzeczą pewną, że on rów­
nież w swym „Zarysie wykładów pedagogicznych” nie do­
tarł do samego jądra kwestji zainteresowania.

Nie miejsce tutaj na szersze omówienie pojęcia „zain­
teresowanie”. Uczyniłem to już gdzie indziej (2) i pokaza­
łem, że musimy rozróżniać dwa główne rodzaje zaintereso­
wań: zainteresowania popędu i ponęty. Tylko pierwsze są 
prawdziwemi zainteresowaniami, posiadającemi cztery za­
sadnicze cechy: samorzutność, wytrzymałość, przedmioto- 
wość i wzruszeniowość, gdy tymczasem nieprawdziwym za­
interesowaniom brak właśnie dwu pierwszych cech. Prawdzi­
we zainteresowanie zawiera w sobie zawsze popędowość te­
go popędu, z którego wypłynęło, rys czegoś, co prze naze- 
wnątrz lub kształtuje nawewnątrz. Natomiast zainteresowa­
nie nieprawdziwe to właśnie to, co l g n i e  do pewnych 
tylko przedmiotów, zajęć, zjawisk, wyobrażeń, — przez co 
jednak wcale nie chcę powiedzieć, jakoby Herbart miał na 
uwadze same zainteresowania nieprawdziwe. Ale nie roz­
różnił on pojęciowo obu tych typów, gdyż nie widział lub 
nie uznawał zasadniczej cechy istotnego zainteresowania.

Ma się takie wrażenie, jakgdyby Herbart znał j e d n ą  
tylko zasadniczą własność organizmu psychicznego, którą 
C. K u b b e (Magdeburg) w swem nawskroś rzeczowem



126 —

porównaniu mej teorji charakteru z herbartowską (3) określa 
jako j e d y n ą  własność dziewiczej duszy: c z y n n o ś ć  
r e a k c j i .  Dusza reaguje na „interesujący” przedmiot, na 
„interesujące” zajęcie. Czemuż jednak reaguje ona na jeden 
przedmiot bardziej, niż na drugi? Dlaczego to zajęcie jest 
dla niej zajmujące, a nie inne? Ponieważ właśnie zasadni­
czy przymiot organizmu psychicznego nie jest pojedynczy, 
ale dwojaki, ponieważ nie idzie w nim jedynie o reakcję, 
oddziaływanie, lecz także o akcję, działanie, o a c t i o  s u a  
s p o n t e — działanie z własnej woli, które tylko w sposób 
bardzo naciągany można podawać za reakcję.

To jest właśnie rysem charakterystycznym wszelkiego 
życia organicznego, że posiada ono d w i e  pierwotne for­
my czynności: reakcję i samorzutność. Samo reagowa­
nie zna też natura nieorganiczna, samorzutność zaś — je­
dynie organiczna. Wszelka teorja kształcenia charakte­
ru, która pomija tę drugą zasadniczą cechę życia organiczne­
go, musi przeto, o ile pozostaje konsekwentna, zabrnąć na 
bezdroża. Jak się zdaje, teorję taką mamy już w psychologji 
Schleiermachera, gdy on oświadcza (por. też str. 47) że cał­
kowitość życia przejawia się w dwoistej czynności: wypły­
wającej (samorzutnej) i przyjmującej (receptywnej). Na 
szczęście, Herbart właśnie tutaj nie był konsekwentny w ra­
mach własnej psychologji.

Skoro jednak uświadomimy sobie jasno cechę zasad­
niczą prawdziwego zainteresowania — samorzutność, traci 
znaczenie swe wszelka teorja o wczesnem rozwijaniu możli­
wie wielostronnego, a przytem jeszcze mającego jednakowe 
napięcie, zainteresowania, teorja, która u Herbarta odgrywa 
tak ważną rolę przy kształceniu charakteru ze względu na 

.wytworzenie kręgu myślowego, a więc ze względu na kierow­
niczy skutek w postaci wielkich i nierozdrobnionych skupień 
myślowych. Kiedy bowiem prawdziwe zainteresowanie

m

127

wypływa z aktu samorozwoju, w którym dusza z własnego 
wyboru chwyta przedmiot, bo jest go spragniona, kiedy co 
najmniej, że posłużę się potoczną przenośnią, przyciąganie 
przedmiotu i duszy nie opiera się na jednostronnem, od 
przedmiotu pochodzącem przyciąganiu, lecz na obustronnem, 
i na takiem jedynie opierać się może, — to wszelkie zacho­
dy o wytworzenie wielostronnego zainteresowania muszą być 
stracone tam, gdzie w duszy niema nic wyrywającego się na- 
zewnątrz, t. zn. innemi słowy — nie istnieje żadna dyspo­
zycja funkcjonalna lub skłonność.

Ponieważ zaś w tych dyspozycjach do działania jest 
właśnie utwierdzona indywidualność i ponieważ, jak tego 
i Herbart wymaga, istotne kształcenie charakteru musi w mia­
rę możności oszczędzać indywidualność, może więc kształ­
cenie charakteru chodzić tylko drogą dyspozycyj funkcjo­
nalnych, które są jednostkom wrodzone. Nie zgadza się 
z tern zasada jednakowego napięcia wielostronności zainte­
resowania, głoszona przez Herbarta. Ograniczył on ją póź­
niej, nie wymagając już w „Zarysie wykładów pedagogicz­
nych” od zainteresowań, aby były zrównoważone. Tern bar­
dziej natomiast zgodne są z wymaganiem tern trzy krótkie, 
dobitne zdania w rozdziale czwartym księgi trzeciej: „Dzia­
łanie jest zasadą charakteru, czyn tedy wytwarza wolę z po­
żądania, do czynu zaś potrzeba zdolności i sposobności”. Na­
sze wychowanie, a przedewszystkiem nasze nauczanie pu­
bliczne, jakże często przeoczą wymagalnik zdolności, t. zn. 
w r o d z o n e j  dyspozycji funkcjonalnej. Na tern zamknę 
niniejsze rozważania.



C z ę ś ć  t r z e c i a
WYCHOWANIE CHARAKTERU MORALNEGO

Charakter — jego pojęcie i w ychow anie 9



X. O ISTOCIE WYCHOWANIA CHARAKTERU 
W OGÓLNOŚCI

Zbadanie pojęcia charakteru pozwala nam teraz zbli­
żyć się nieco do zrozumienia, na czem polega istota jego 
kształcenia. Przedewszystkiem zdajemy sobie z tego spra­
wę, że mówiąc o k s z t a ł c e n i u  charakteru, posługu­
jemy się właściwie wyrazem dwuznacznym. Ostrożniej by­
łoby wyrażać śię: rozwijanie lub Wychowywanie charakteru. 
Nadać kształt lub formę mogę również jakiejś rzeczy nieorga­
nicznej; rozwinąć, wychować mogę jedynie coś organiczne­
go. O wiele większa rozmaitość możliwości kształtowania 
w dziedzinie nieorganicznej każe nam zbyt łatwo ulegać złu­
dzeniu, że mamy takąż swobodę kształtowania względem 
indywidualności organicznych. Mogę z bryły glinianej po­
sąg ukształtować, ale nie rozwinąć; mogę z kupy kamieni, 
drzewa i żelaza świątynię ukształtować, ale nie rozwinąć. 
Mogę naodwrót —- uzdolnionego do rysunku chłopca, 
przypuszczalnie, r o z w i n ą ć ,  by stał się artystą, chłop­
ca inteligentnego — by stał się filozofem, miłośnika przyro­
dy by stał się przyrodnikiem, chłopca odważnego — by 
stał się wojakiem; nie mogę zaś u k s z t a ł t o w a ć  ar­
tysty, filozofa, przyrodnika, wojaka. Pielęgnowanie, rozwi­
janie, wychowywanie wiąże się z popędami i dyspozycjami.



132

Gdyby ludzie od początku używali tych ściślejszych wyra­
żeń, oszczędzonoby może pedagogice praktycznej wielu błę­
dów i manowców. Dziś jeszcze sądzi wielu, że można i że 
się powinno kształtować charakter mniej więcej tak, jak 
chłopcy lepią bałwana ze śniegu. Przepisuje się tyle a tyle 
czynności, skonstruowanych według jakiegoś ideału wy­
kształcenia, usiłuje się też, być może, dać lepiej wniknąć 
w ich wartość praktyczną i moralną, każe się czynności te, 
jeśli brak dobrej woli, wykonywać pod przymusem i sądzi 
się, że w ten sposób można ukształtować charakter.

Otóż, jakeśmy widzieli, jest wielka ilość ludzi p 1 a- 
s t y c z n y c h ,  u których postępowanie to prowadzi do wy­
ników bądź co bądź pomyślnych, przynajmniej — dopóki 
znajdują się oni pod przymusem wychowania. Są to „amor­
ficzni” Ribota, do których cyklotymicy Kretschmera i ekstra- 
wersyjni Junga niewątpliwie są ważnym przyczynkiem. Lecz 
właśnie im materjał duszy jest plastyczniejszy, tern większa 
jest możliwość, że niezliczone i nadzwyczaj różnorodne 
wpływy późniejszego życia będą znów twór ten przekształ­
cały, czyniąc w ten sposób z jednostki plastycznej raczej in­
dywidualność chwiejną, niż prawdziwy charakter. Jeżeli już 
u plastycznych przymus nie prowadzi do pewnego wyniku, 
a przytem do tern mniej pewnego, ile że doskonała plastycz­
ność duszy jest idealną konstrukcją, nie zaś rzeczywistością 
— to u natur n i e p r z y s t ę p n y c h ,  rekrutujących się 
przedewszystkiem z indywidualności schizotymicznych oraz 
introwersyjnych, przymus nie prowadzi wogóle do żadnych 
wyników. U indywidualności. bowiem szorstkiej, nieprzy­
stępnej wychowawca staje wobec o wiele silniej wyciśnię­
tych instynktów, popędów i skłonności, te zaś, o ile stać się 
mogą groźne dla ukształtowania charakteru moralnego, trze­
ba albo zagłodzić przez usunięcie pożywienia, albo też zwró­
cić w inną stronę dzięki odpowiednim asocjacjom. Skoro nam

133

się jednak uda wogóle nadać znamię charakteru takiej nie­
przystępnej indywidualności, wówczas życie publiczne, któ­
re nastąpi po wychowaniu, zdoła już zmienić w znamieniu 
owem znacznie mniej, niż to jest możliwe u indywidualności 
plastycznej.

Wielka sztuka wychowawcy polega na tern, aby in­
stynkty i popędy wychowanka — u człowieka nadzwyczaj 
i o wiele bardziej różnorodne, niż u zwierząt, a pojawiające 
się też poczęści dopiero w ciągu wzrastania młodocianego — 
uważnie zbadał nietylko ze względu na ich rodzaj, ale również 
na ich krzepkość i aby odpowiednio ukształtował otoczenie, 
tak iżby zadatki, pomyślne dla uformowania charakteru, zna­
lazły dla siebie silniejsze możliwości rozwoju, niż zadatki nie­
korzystne. Tak oto sztuka wychowawcza potrafi, w miarę 
możności, wytwarzać uświadomione lub nieświadome war­
tościowe p o t r z e b y  wewnętrzne, które, jak wszelkie 
wogóle potrzeby, mogą też ulegać przymusowym przepisom 
i dzięki nim dalej się rozwijać. Skutecznie pomaga nam tutaj 
okoliczność, że w k a ż ' d y m  normalnym wychowanku 
tkwi znaczna ilość popędów oraz instynktów, których natura 
jest zgóry znana, a które rozwijać się mogą zarówno w do­
brym, jak i w złym kierunku. Wymienię tu przedewszystkiem 
instynkt utrzymania samego siebie (popęd samozachowaw­
czy), instynkty przychylności jako też sympatji (a więc po­
pędy społeczne), instynkty do rozmaitych ruchów (popęd do 
działania), instynkty naśladownictwa, ciekawości, intelektu­
alne popędy do porównywania, rozróżniania, utożsamiania, 
rozczłonkowywania i składania, popęd do mówienia, popęd 
odżywczy i płciowy, pierwotne uczucia radości i strachu. Są 
to instynkty i uczucia gatunkowe, do których jedynie stosuje 
się twierdzenie Herbarta, że ludzie naogół mało się różnią pod 
względem swych skłonności. Niewątpliwie jednak zachodzą



przytem jeszcze ogromne różnice w stosunkach tempa rozwo­
jowego i energji.

W obrębie tej grupy dyspozycyj gatunkowych, która 
występuje najpierw w rozwijającej się duszy, wcześnie już 
jednak ukazują się — to w silniejszym, to w słabszym stop­
niu — poszczególne osobnicze dyspozycje funkcjonalne, two­
rzące wraz z odrębnemi stosunkami tempa i energji funkcyj 
gatunkowych — podstawę indywidualności animalnej. Osobli­
wie u niemałej liczby dzieci sensytywnych, wrażliwych, — 
zwłaszcza przy nieostrożnem obchodzeniu się z niemi — 
przejawiają się bardzo łatwo uczucia małowartościowości, 
poniżenia, które następnie, wskutek właściwej wszystkim 
ludziom potrzeby dojścia do znaczenia, stać się mogą wcale 
groźne dla linji rozwojowej, jak to zupełnie słusznie stwier­
dził Alfred A d l e r .  Brak im jeszcze właściwej woli, zdol­
ności sądzenia, subtelności i wzruszalności umysłowej. Stop­
niowo budzą się i te siły. Od ich działania zaczynają się dy­
spozycje funkcjonalne właściwego charakteru. I oto zawiązu­
je się wyższy rozwój duchowy, oto rozpoczyna się widowisko 
kształtowania charakteru lub też dramat rozdwojenia we­
wnętrznego. W zupełnej naiwności dusza staje wobec świata! 
Pierwszym jej czynem jest p r z y s t o s o w a n i e  s i ę  
d o  o t o c z e n i a ,  zarówno fizycznego, jak i psychiczne­
go, do świata zjawisk natury, jak i do świata dóbr kultural­
nych, do realnej rzeczywistości, jak i do ideałów współżycia. 
Zachowuje się ona wyborczo: cokolwiek n i e odpowiada 
jej dyspozycjom funkcjonalnym, przechodzi mimo, bez wpły­
wu na jej rozwój; co im dogadza, tego się chwyta — żwawo 
lub powściągliwie, w zależności od tego, jaką aktywność po­
siadają jej szczególne dyspozycje.

Lecz niebawem, bo już w dzieciństwie, następuje walka 
wartości, które budząca się świadomość ujmuje z jednej stro­
ny według swej natury animalnej, z drugiej — według ducho­

—  134 - 135 —

wej. Przedewszystkiem przeżywa się wartości hedonistyczne 
i witalne stosownie do ich ważności czysto i n d y w i d u a  1- 
n e j lub o g ó ł n e j  p o d m i o t o w e j .  Zakreślają one 
ludziom pierwsze cele. Dążąc do tych celów, ludzie stykają 
się coraz bardziej z dobrami kulturalnemi czyli r z e c z a ­
mi  w a r t o ś c i o w e m i ,  a więc z wyobrazicielatni war­
tości p r z e d m i o t o w o  ważnych. Zkolei stają się i one, 
tak samo jak zwykłe rzeczy, albo p r z e d m i o t y  n a ­
t u r y ,  środkami do osiągnięcia wytkniętych sobie celów. 
W równej mierze zainteresowanie dla celu przechodzi też 
na dobra kulturalne jako środki. Skoro to nastąpiło, wów­
czas — zależnie od predyspozycji psychicznej — istota ich 
podlega coraz głębszemu ujęciu. Jednostka wciąż bardziej 
przeżywa tożsamość swoich praw świadomości z wynikłą 
z tychże praw strukturą duchową dóbr kulturalnych. To wła­
śnie przeżycie tożsamości jest przeżyciem wartości przedmio­
towo ważnych (1). Przeżycie tych wartości pociąga za sobą 
przeżycie, jakiem jest wołanie głosu powinności. Budzi się 
sumienie. Tutaj bierze początek nie kończące się nigdy samo­
wychowanie lub samokształcenie w sensie wartości bez­
względnie ważnych — według rosnącego szeregu dóbr, jaki 
przypada na każdą poszczególną dziedzinę wartości. Coraz 
świadomiej dusza zajmuję stanowisko wobec tych różnych 
wartości.' Uświadamia sobie coraz to lepiej dwoistość swej 
natury, odczuwa ją, cieszy się wraz z jedną, a cierpi z drugą. 
Budzi się płynące z tej dwoistej natury uczucie odpowiedzial­
ności za siebie. „Rozum i świadomość wartości, rosnąc same, 
przenikają w roli organizatorskiej do przyrodzonego układu 
rzeczy i dążą do uformowania z tworu natury, jakim jest indy­
widualność, osobowości, podległej normie (t.j. moralnej)” (2).

Tak to wędruje jednostka od swego bytu animalnego 
i wegetatywnego (o wartościach hedonistycznych) do bytu 
duchowego (zasobnego w wartości bezwzględnie ważne). Od



136

strony duchowej zadatku charakteru z owemi czterema pier­
wiastkami: silą woli, jasnością sądu, subtelnością i wzruszal- 
nością — zależy to, jak dalece uda się rozwinąć daną indywi­
dualność, by stała się indywidualnie uorganizowaną struktu­
rą wartości, wzgl. charakterem moralnym lub moralną oso­
bowością.

Taka jest droga rozwoju naiwnej duszy do jej własnej 
doskonałości, do tego, na co ją stać, a co już w zarodku jest 
wytknięte w jej dyspozycjach funkcjonalnych — droga roz­
woju od istoty animalnej do duchowej, od nie mającej jasne­
go celu indywidualności do uświadamiającego sobie cel jakiś 
charakteru i do osobowości, która mieści w sobie pełnię zam­
kniętego systemu wartości. Zadanie wychowania na tern więc 
polega: ma ono być dla duszy przewodnikiem na jej własnej 
drodze rozwoju i, w miarę możności, usuwać zawady i prze­
szkody, które jej tę drogę zagradzają.

Zdajmy sobie sprawę z obfitości zgodnie- i przeciw­
działających funkcyj, pomyślmy, w jak różnych okresach uwi­
doczniają się one wyraźnie, jak różnorodnie się zmieniają pod 
względem siły i szybkości przebiegu, zobaczmy, jak ta różno­
rodność sił we wciąż nowym zespole nadaje duszy poszcze­
gólnego człowieka odmienną jakość postaci, — a wówczas 
ogólne schematy naszych metod wychowania charakteru 
wydadzą się nam dość prostacze i niedołężne, wówczas od­
czujemy, co to znaczy być wychowawcą, zrozumiemy, że wy­
chowywanie jest sztuką praktyczną, która doskonali się co- 
prawda dzięki takiemu narzędziu, jakiem jest poznanie nau­
kowe, lecz poprzestając jedynie na tern narzędziu, bez uzdol­
nienia praktycznego — przedewszystkiem zaś bez rozległej 
subtelności pedagogicznej — zdobędzie się tylko na bardzo 
mierne wytwory wychowawcze. Uświadomimy to sobie, że — 
mówiąc słowami Hamleta — o wiele łatwiej jest rozstroić cu­

137 —

downy instrument duszy, niż dobyć z niego czyste akordy 
prawdziwego charakteru.

Jeśli chodzi o kształtowanie p o s z c z e g ó l n y c h  
sił, toć przecie rozwinęliśmy w ciągu stuleci wiele użytecznych 
metod. Np. rozwój inteligencji zbadano dość dokładnie, 
zwłaszcza że same poszczególne nauki w swym własnym roz­
woju nastręczają nam najlepsze metody. Posiadamy również 
uzasadnione naukowo projekty, dotyczące rozwoju siły woli. 
Wiemy przedewszystkiem, że nie istnieje żaden powszechny 
sposób wspierania jakiejś ogólnej władzy woli, lecz — tylko 
szkolenie zupełnie konkretnych klas woli zapomocą określo­
nych zadań. Następnie wiemy, że najlepszym z głównych 
środków wyrobienia woli jest nawyk, który powstaje z zado­
wolenia z pracy.

Jeśli jednak chodzi o rozwój właściwego charakteru, te­
go tak zawikłanego tworu, brak nam dziś jeszcze nadewszyst- 
ko poznania w porę, jaką jest postać indywidualna. Mamy 
tu przed sobą dopiero początki nauki pedagogicznej. Musi­
my starannie szukać omackiem, próbować i ciągle znów 
szybko poprawiać i przystosowywać. Zawsze jeszcze naj­
pewniej prowadzi do tego celu otoczenie pełne charakteru, 
przedewszystkiem zaś wychowawca, zasobny w charakter, 
siłę woli, jasność sądu i subtelność, wychowawca, którego du­
szę utrzymują w nieustanrtem poruszeniu fale uczucia, prze­
nikającego jego ideały. Czy rozwijające się w ostatnich cza­
sach badanie indywidualności albo charakterologja wpłynie na 
ułatwienie analizy — niewiadomo, i musimy co do tego 
jeszcze poczekać. Jest też możliwe, że ją nawet utrudni, 
zwłaszcza, jeżeli projekty tworzenia typów będą stosowane 
zbyt dogmatycznie.

Dla zagadnienia wychowania charakteru jest wielkiem 
szczęściem, że uczciwe zajmowanie się tą sprawą skłania sa­
mego wychowawcę do tego, aby i on stał się charakterem.



138

Lecz równocześnie ciężka to nasza niedola, że uzdolnienie 
charakterowe jest tak samo różnorodne i zmienne, jak umy­
słowe, artystyczne, techniczne i że wskutek tego wychowaw­
cy o wybitnym charakterze są równie rzadcy, jak prawdziwi 
uczeni, malarze, rzeźbiarze, poeci, technicy. Gdyby przeto 
kształcenie charakteru zależało wyłącznie od charakteru rodzi­
ców, wychowawców i nauczycieli, w takim razie, o ile cho­
dzi o wychowanie szerokich mas, trzebaby się wogóle wyrzec 
rozwiązania tego zagadnienia.

Jedno wszelako jest uznane za pewnik: że wychowanie 
prawdziwego charakteru udaje się najłatwiej, jeżeli czyn­
nościom wychowanka już od początku zostawiono pewną 
swobodę, przyczem wychowawca stale winien mieć przed 
oczyma możliwość jej powiększenia. Albowiem indywidual­
ność, która ma dojść do charakteru, musi sama umieć zna­
leźć, urobić sobie jedność woli. Poznanie tej prawdy jest 
bodajże jednem z najcenniejszych w pedagogice dzisiejszej. 
Nie należy tylko zasady tej pojmować przesadnie, jak to uczy­
niła E 1 1 e n K e y. Zapewne, gdzie szwankuje w czemś 
energja woli, zasada swobodnej czynności nie na wiele się 
przyda. Po głębszej rozwadze należy wymierzać zakres tej 
swobody j e d n o s t k o m  p l a s t y c z n y m ,  które 
w postępkach swych zbyt łatwo ulegają wszelakim wrażeniom 
i nazbyt są skore do przybierania cech częstokroć znikomych. 
Natomiast n i e p r z y s t ę p n i ,  uzdolnieni jednostronnie, 
najlepiej znoszą swobodę w kierunku swej zdolności. Tutaj 
można im dać ją w najszerszym zakresie, a przytem od sa­
mego początku, o ile tylko nie wchodzą w grę dyspozycje, za­
grażające wychowaniu charakteru. „Prawo samorozwijania 
się” jest cudownem prawem, zupełnie tak samo, jak „wolne, 
powszechne, tajne prawo wyborcze”. Lecz i w jednem, i w 
drugiem tkwią też niebezpieczeństwa dla charakteru jednostki, 
równie jak dla charakteru państwa, Zniesienie go z tego po­

139

wodu zażegnałoby może t e niebezpieczeństwa, ale wywo­
łałoby zato inne i może jeszcze gorsze. Widać stąd, jak ma­
łe mają znaczenie zasady ogólne, gdy chodzi o sprawę kształ­
cenia charakteru. Przekonywamy się, co są warte w po­
tocznej pedagogice tak pięknie wypracowane systemy prze­
pisów na kształcenie charakteru. O wiele jest łatwiej pisać 
książki o kształceniu charakteru, niż charaktery wychowywać, 
i zdaje się, że powstaje tern więcej książek, im mniej czasy 
sprzyjają temu, aby można było zagadnienie charakteru stu- 
djować na samym materjale ludzkim.

I z tego również musimy sobie zdać sprawę, że bynaj­
mniej nie wszyscy ludzie mogą przez wychowanie uzyskać 
charakter niezawodny. Charakteru nie można rozwinąć dalej, 
niż na to pozwalają dyspozycje do niego. Dzieje się tutaj nie- 
inaczej, niż ze wszystkiemi innemi, o wiele prostszemi, dyspo­
zycjami duchowemi. W dość atoli znacznej mierze można 
wpłynąć na kierunek, w jakim podążać będzie charakter, o ile 
tylko mamy do czynienia z istotną predyspozycją do charak­
teru, a przedewszystkiem — z wielostronną subtelnością i du­
żą jasnością sądzenia. W tym wypadku rzeczywiście nabiera 
wagi sam r o d z a j  zamkniętego kręgu myślowego w zna­
czeniu herbartowskiem. Jest tutaj podobnie, jak ze strumie­
niem. Przyrodzonego spadu strumienia od jego źródła do 
ujścia, czyli sumy jego sił wodnych, nie możemy powiększyć. 
Ale możemy tym siłom wodnym dać określoną pracę i kazać 
im służyć określonym celom. Jeżeli indywidualność wycho­
wanka pozwala nam wpoić weń nauki i zasady Jeremjasza 
Bentham’a, który cel społeczeństwa upatrywał w osiągnięciu 
jak największego szczęścia dla jak największej liczby ludzi, 
w takim razie dostarczymy pokarmu charakterowi utylitarne­
mu. Jeżeli wpoimy w wychowanka, o ile na to pozwala jego 
indywidualność, naukę epikurejczyków, wówczas wynikiem 
będzie charakter eudemonistyczny. System moralny chrzęści-



140
jaństwa wytworzy inny charakter etyczny, niż rygoryzm sy­
stemu Kanta, który usiłował wysnuć pojęcie dobra jedynie 
z pojęcia obowiązku. Lecz bywają pewne nieprzystępne indy­
widualności, posiadające istotną predyspozycję do charakte­
ru, a które nastręczają wychowawcy niezbyt wiele możliwości, 
nawet jeśli chodzi o rodzaj ukształtowania kręgu myślowego. 
Bynajmniej nie każda indywidualność ma dostęp do każdego 
kręgu myśli.

Zważyć należy przedewszystkiem, że nie możemy tego 
osiągnąć, by każda predyspozycja do charakteru służyła 
wszelkim zadaniom jakiejś idei etycznej, lecz tym jedynie, któ­
re są przystosowane do danego zadatku charakteru. „Winie- 
neś służyć prawdzie” — jest to ogólna zasada we wszystkich 
systemach etycznych. Jeden wszelako, na mocy swej predy­
spozycji i skłonności, nadaje się do służenia czynnie prawdzie 
religijnej, drugi — tylko naukowej, trzeci — tylko artystycz­
nej. Ody jednak rzetelnie poświęci się prawdzie w swej spe­
cjalnej dziedzinie pracy, charakter jego stanie się wielki 
i mocny, a przytem zachowa on szacunek dla prawd w in­
nych, dalekich mu, dziedzinach pracy. „Winieneś być na usłu­
gach społeczności” — oto znów jeden z obowiązków moral­
nych, wspólnych wszystkim prawie systemom. Lecz rodzajów 
tej służby dla społeczności jest nadzwyczaj wiele. Każdy wi­
nien uczynić wybór stosownie do swych skłonności, ze skłon­
ności tych wysnuć dla siebie zadanie etyczne, a sam zdobę­
dzie charakter moralny, jeżeli okażą się wystarczającemi jego 
siła woli, jasność sądzenia, subtelność i wzruszalność. Nie 
możemy piąć się ku wyżynie moralnej w b r e w  naszym 
skłonnościom. Prawdziwe pojęcie obowiązku nie tkwi je­
dynie w naginaniu się do n i e c h ę t n i e  postawionego 
sobie celu, jak to uważa wiele systemów wychowawczych. 
Również i świadomość obowiązku ma za podstawę pewną 
skłonność, właśnie skłonność do postępowania, wiernego obo­

wiązkowi, choć to niewątpliwie skłonność nabyta. Zgadzam 
się tutaj najzupełniej z H. S c h w a r z’e m (3), który sądzi, 
że nigdy się nie zbliżamy do naszych zadań i obowiązków 
moralnych bez skłonności niesamolubnych.

Na szczęście dla ludzkości w każdym człowieku normal­
nym istnieją od urodzenia popędy oraz instynkty s p o ł e c z- 
n e. Albowiem człowiek jest istotą nawskroś towarzyską. Nie 
znajdziemy normalnego dziecka, niezdolnego do współczucia. 
Widzimy jednak, że zależnie od predyspozycji dane dziecko 
drży ze strachu, płacze z trwogi, tupie nogami z gniewu, krzy­
czy ze złości, gdy któregoś towarzysza zabaw, a często nawet, 
gdy zupełnie obce dziecko spotyka zasłużona lub niezasłużo­
na kara. Ta naturalna, szeroko rozpowszechniona dyspozycja 
pozwala nam uważać poświęcenie się pomyślności społeczeń­
stwa ludzkiego za jeden z najogólniejszych celów, które moż­
na postawić bodajże większości rozwijających się charakte­
rów. Zapewne, jak dalece poszczególny człowiek służbę tę dla 
dobra ogółu ujmuje jako zadanie moralne, albo raczej: jak 
dalece się przejmuje tern zadaniem, — nie zależy jedynie od 
wychowania, lecz szczególnie też od subtelności i wzruszal- 
ności względem danych idej. W wypadkach wybitnie jedno­
stronnego uzdolnienia do sztuki, nauki lub techniki, gdy po­
pęd do badania albo kształtowania czy też zmysł konstruk­
cyjny już w młodym wieku góruje nad całem życiem ducho- 
wem i wskutek tego zniewala do ciągłej twórczości, uda się 
zapewne wychowaniu rozwinąć w tak uzdolnionej jednostce 
odpowiednie p o j ę c i a  moralnego oddania się osobistemu 
dobru innych, tak iż ona przygodnie lub też wogóle postępo­
wać będzie według tych pojęć moralnych. Nie powiedzie się 
jednak wychowaniu, aby to służenie dobru innych stało się 
dla niej moralnem zadaniem życiowem. Zmusić charakter 
taki do poświęcenia swego życia głównie służbie na rzecz po­
myślności ogółu — to chyba to samo, co zgotować mu nie­

—  141 —



chybną zgubę. My wychowawcy musimy sobie z tego zda­
wać sprawę, że właściwe służenie prawdzie i pięknu jest osta­
tecznie również służbą dla dobra wszystkich.

Uwagi te prowadzą nas do innego jeszcze punktu na­
szego badania. Z g o d n o ś ć  zasady, woli i czynu wydaje 
się wielu ludziom jakiemś szczególnem wymaganiem w sto­
sunku do charakteru, ponieważ przywykli oni k s z t a ł t o ­
wa ć ,  nie zaś rozwijać charakter, t. zn. przywykli do dawa­
nia wychowankowi zgóry pouczeń, niezgodnych z jego skłon­
nościami moralnemi, i do wymuszania na nim w stosownej 
chwili tego, by je też w czyn wprowadził. To wymaganie 
zgodności jest nieodzowne tam, gdzie charakterowi dowol­
nie stawiamy określony cel i charakter ten o tyle tylko 
uznajemy za taki, o ile on ma t e n  właśnie cel stale przed 
oczyma. Tam jednak, gdzie wskazujemy charakterowi te 
tylko cele moralne, które na podstawie jego skłonności same 
z siebie ująć się dadzą jako moralne zadania, jest rzeczą oczy­
wistą, że rozumienie, wola i czyn są w stałej ze sobą zgod­
ności. Oto człowiek jakiś, współczując zaniedbanym i krzyw­
dzonym dzieciom, spełnia względem nich zrazu przygodnie, 
następnie coraz częściej uczynki ofiarne; kiedy więc z tego 
współczucia wyrośnie dlań zadanie moralne, aby odtąd życie 
swoje poświęcił służeniu tym dzieciom, wówczas zawsze za­
chodzi zgodność między poznaniem, wolą i czynem, chociaż­
by praca w służbie takich dzieci miała kiedyś narazić owego 
człowieka na osobiste niebezpieczeństwo. Gdzie wrodzona 
potrzeba jasności i rozumienia naukowego albo uchwycenia 
prawdy moralnej zostanie raz odczuta jako nieprzeparta 
skłonność, tak iż stosownie do tego poświęcimy życie nasze 
czystej moralnej służbie na polu nauki, — tam żadne ordery 
ani tytuły, żadne groźby ani niebezpieczeństwa nie odwiodą 
nas od tego, byśmy zapomocą środków duchowych, któremi 
rozporządzamy, coraz bardziej zbliżali się do prawdy i conaj-

-  142 -
mniej wszędzie tam stawali w jej obronie, gdzie musimy ze­
znawać. Lekarz, dla którego to powołanie nie jest li tylko 
interesem, lecz który na mocy swej predyspozycji wewnętrz­
nej uważa siebie za pomocnika ludzkości w jej cielesnych 
cierpieniach, stawi się o każdej godzinie dnia i nocy, by usłu­
żyć dotkniętemu chorobą bliźniemu — postąpi tak, choćby 
mało albo wcale nie liczył na hojną zapłatę.

Natomiast ten, dla kogo z naturalnej skłonności do za­
wodu lekarskiego nie wyrosło żadne zadanie moralne, kto pra­
cuje w dziedzinie nauki i sztuki nie dlatego, że stale powo­
duje nim nieodparte dążenie do prawdy, kto jest nauczycie­
lem i wychowawcą nie dlatego, że duszę dziecka kocha ponad 
wszystko i że wewnętrzne szczęście dziecka i jego też do głę­
bi uszczęśliwia, komu służba państwowa narzuca zadania, 
przez które wchodzi on w ciągłą kolizję z własnem przekona­
niem, a z których wywiązywać się w zupełnej z niem zgodzie 
nie wolno mu pod grozą narażenia urzędu i stanowiska, — 
ten musi nieustannie walczyć o to, aby rozumienie, wola i czyn 
zgadzały się ze sobą; dla takiego charakteru ta wymagana 
zgodność jest zagadnieniem.

Ażeby jednak z pewnych skłonności naszej natury wy­
rosły zadania moralne (niema zaś natury tak ubogiej, iżby to 
w odpowiednich warunkach nie było możliwe), ażeby cha­
rakter autonomicznie zmierzał do jakiegoś celu moralnego, 
do tego konieczne są przedewszystkiem dwie rzeczy: a) by 
wrodzone każdemu zdrowemu człowiekowi popędy do dzia­
łania, w których dają znać o sobie dyspozycje i skłonności 
ludzkie, o ile mogą one prowadzić do zadań moralnych, prze­
jawiały się w czynach, a tymczasem inne skłonności i popędy 
były jak najbardziej pozbawione możności wyładowania się 
w czynach; b) by p o l e  d z i a ł a n i a  dla tych popę­
dów i skłonności, przedewszystkiem zaś dla istniejących 
w każdem niemal dziecku skłonności współczulnych, było

-  143 -



144

m o ż l i w i e  r ó ż n o r o d n e ,  tudzież —- z chwilą, gdy 
życie wyobrażeń rozwinęło się już dostatecznie — m o ż l i ­
w i e  s w o b o d n e .  Powiadam: z chwilą, gdy życie 
wyobrażeniowe wychowanka rozwinęło się dostatecznie. Za­
nim to nastąpi (a dzieje się bardzo rozmaicie, zależnie od oto­
czenia wychowanka, jego predyspozycji duchowej i od ro­
dzaju danej dziedziny pracy), swoboda ta, a wraz z nią też 
i różnorodność są, naturalnie, bardzo ograniczone.

To ograniczanie swobody n a  p o c z ą t k u  wy­
chowywania charakteru jest rzeczą właściwą z innego jeszcze 
względu. W gruncie rzeczy charakter jest tylko dobrowol- 
nem posłuszeństwem względem zasad, które wytworzyły się 
w człowieku dzięki doświadczeniu, pouczeniu i rozmyślaniu 
nad samym sobą, bądź tak, że zostały przejęte i następnie 
całkowicie przyswojone, bądź też tak, że powstały w świado­
mości ze źródeł własnego ustawodawstwa. Lecz dobrowol­
ne posłuszeństwo jest jedynie formą panowania nad sobą. 
Cnota zaś panowania nad sobą, a więc posłuszeństwa samo­
rządnego czyli autonomicznego, rośnie wyłącznie na glebie 
posłuszeństwa innorządnego czyli heteronomicznego. Jeżeli 
miłość dla innych lub bojaźń przed innymi nie wytworzyły już 
uprzednio n a w y k u  do pokonywania samego siebie, jak­
żeż „ja” duchowe — budząca się i rosnąca świadomość war­
tości przedmiotowo ważnych w indywidualnej ich organi­
zacji — ma zyskać moc opanowywania zmysłowego „ja”, 
czyli owej indywidualnej struktury wartości hedonistycznych? 
Powoli, przez coraz większą swobodę i wiążące się z nią co­
raz bogatsze doświadczenie, musi jednak posłuszeństwo ze­
wnętrzne zamienić się na posłuszeństwo wewnętrzne. Potrze­
ba nato dobrowolnego a wzrastającego wciąż potwierdzenia 
wartości przedmiotowo ważnych, przeżytych w obcowaniu 
z rzeczowemi i osobowemi dobrami kulturalnemi, a tern samem 
potrzebny jest uprzednio ciągły wzrost siły sądzenia w zdro-

145 —

wym ludzkim rozsądku, wzrost, odbywający się przedewszyst- 
kiem dzięki osobistemu doświadczeniu, a dopiero później, 
w razie potrzeby, przez związane z nią pouczenie. Istnieją 
metody wychowawcze, które główną wagę przywiązują do 
z e w n ę t r z n e g o  bezwzględnego posłuszeństwa przez 
cały wiek chłopięcy i młodzieńczy i które przeto w najwyż­
szym stopniu utrudniają swym wychowankom swobodę i róż­
norodność ruchów i wciąż odnowa chcą drogą przymusu 
przeprowadzać postulaty moralne i związane z niemi postu­
laty religijne. U większości natur, a przytem właśnie u indy­
widualności nieprzystępnych, przeszkadza to właściwemu roz­
wojowi charakteru. Odzie ponadto wymaga się zewnętrznego 
posłuszeństwa, każąc wyrzekać się danego nam od Boga ro­
zumu, czyli złożyć z niego ofiarę — sacrifizio del intelletto—, 
tam albo się skręca kark charakterowi, albo też niweczy na 
zawsze jego działalność nazewnątrz, a więc to właśnie, coby 
go mogło uczynić wartościowym.

Jednem ze źródeł moralnego kształcenia charakteru, 
jakeśmy już widzieli (por. str. 87), jest wszelako zdolność, 
polegająca na tern, aby wędrującą wciąż uwagę raz za ra­
zem znów zwracać dowolnie ku jakiemuś stałemu punktowi. 
„Nikt nie jest panem siebie, kto nie posiada tej zdolności. Wy­
chowanie, któreby zdołało wzmocnić tę zdolność, byłoby je- 
dynem prawdziwem wychowaniem” (4).

Z tego stanowiska widać też wyraźnie, jak wielkie zna­
czenie przy wychowywaniu charakteru mieć może r o z k a z ,  
o ile spełnianie go wynika z szacunku dla rozkazującego (albo 
też z bojaźni). Nic bowiem nie nadaje się lepiej do tego, by 
uwagę zwracać d o w o l n i e  na czynności codzienne, niż 
autorytatywnie wydawane zwięzłe zarządzenia, niezależnie od 
tego, czy pochodzą od osoby, której się boimy lub którą ko­
chamy, czy też należą do przepisów jakiejś społeczności, wy­
branej z nieprzymuszonej woli i związanej w całość dzięki
Charakter — jego pojęcie i w ychow anie 10



146

pewnej wartości. Wskazanie na tę doniosłość rozkazu zna­
lazłem w literaturze pedagogicznej raz jeden tylko, a miano­
wicie w wybornej także skądinąd pracy Filipa H o e r d t’ a 
p. t. „O sensie szkoły” (5). „Silne napięcie woli”, oświadcza 
on, „najpierw przy rozumieniu, następnie przy wykonywaniu 
rozkazu, jest wręcz niczem niezastąpioną szkołą wytężonego 
działania woli wogóle”. Jeżeli tak jest istotnie, wynika stąd 
oczywisty wniosek dla wszelkiej społeczności (rodziny, szko­
ły, państwa), o ile chce ona wychować dla siebie członków, 
posiadających silną wolę.

Nietrudno zdać sobie sprawę ze znaczenia uwagi do­
wolnej. Poznajemy ją w osobliwym przebiegu naszego prądu 
świadomości, który zjawia się wówczas, gdy mamy przedsię­
wziąć coś sprzeciwiającego się naszemu samolubstwu. Pod­
czas walki moralnej w duszy naszej wznoszą się ustawicznie 
wyobrażenia, schlebiające naszym upodobaniom, uniewinnia­
jące nasze samolubne postępowanie. Coraz to znów „kłam­
stwo świadomości”, wedle wyrażenia Kanta, usiłuje umniej­
szyć naszą zdolność sądzenia. W walce tej zwyciężymy, jeżeli 
naszej uwadze dowolnej uda się za każdym razem zatrzymać 
przedstawienie moralne, a odeprzeć owo kłamstwo świado­
mości. W dzieciństwie siły woli naogół nie są nato wystarcza­
jące. Jeśli słuszne jest to, co William James w rozdziale 
o uwadze uważa za prawdopodobne, że genjalna predyspo­
zycja przeszkadza człowiekowi nabywać nawyknień do uwa­
gi dowolnej i że normalne uzdolnienie intelektualne jest gle­
bą, na której możemy tutaj jak i wszędzie oczekiwać naj­
lepszego wzrostu tak zwanych w znaczeniu ściślejszem „cnót 
woli”, — w takim razie rozumiemy też trudności, które jed­
nostka o j e d n o s t r o n n i e  genjalnych predyspozy­
cjach (zdarzają się również w i e l o s t r o n n i  genjusze) 
napotyka w drodze do ukształtowania swego charakteru.

147

To szczęście, że genjusze są wyjątkami wśród ludz­
kości (6). Reszta ludzi dostarcza dość wdzięcznego materja- 
łu, który usprawiedliwia nas z tego, że przystąpimy obecnie 
do bliższego zastanowienia się, jak mają pracować dom, szko­
ła i samowychowanie, aby wychować jak największą liczbę 
charakterów. Sprawę tę poddamy badaniu w następnych 
trzech rozdziałach. Tam, gdzie wychowanie rodzinne zastaje 
poniekąd dyspozycje do charakteru, bezwątpienia może ono 
w większości wypadków dokonać niemało, pod jednym tylko 
warunkiem, że wychowanie to weźmie w swoje ręce człowiek 
pełen charakteru, o dostatecznym zdrowym rozsądku i du­
żym darze spostrzegawczym. Znacznie trudniejsze są wa­
runki, gdy chodzi o rozwinięcie charakteru przez szkołę pu­
bliczną; ale najtrudniej przedstawia się rozwiązanie tego za­
gadnienia przy wychowywaniu samego siebie, obejmującem 
ostatnie niepewne akty kształcenia charakteru.



XI. WYCHOWANIE CHARAKTERU W RODZINIE

Znacznie wcześniej, nim zjawili się zawodowi wycho­
wawcy i nim zaczęto pisać teorje wychowania, istnieli już lu­
dzie wychowani. Albowiem siły wychowawcze budzą się wszę­
dzie, gdziekolwiek ludzie współżyją w jakimś związku pracy. 
Choć na najniższych szczeblach kultury siły te działać mogą 
mniej lub więcej bezplanowo, w każdym razie istnieją one, 
i nie byłoby całego rozwoju kultury moralnej, gdyby społecz­
ność, oparta na pracy, sama z siebie nie wydawała na! świat 
sił wychowawczych.

Najstarszym i najnaturalniejszym związkiem ludzkim 
jest r o d z i n a . -  Niema powodu, aby roztrząsać tutaj 
z n a c z e n i e  r o d z i n y  dla problemu wychowania, gdy 
chodzi o kształcenie charakteru. Niezależnie od wszelkich 
braków w dziedzinie naszych teoryj wychowawczych, żadnem 
zagadnieniem od czasów Platona nie zajmowano się lepiej 
i wszechstronniej, niż sprawą wychowania jednostkowego. 
John Locke, Henryk Pestalozzi, Fryderyk Ernest Schleierma- 
cher, Jan Fryderyk Herbart, Fryderyk Fróbel, Teodor Waitz, 
Herbert Spencer, Juljusz Payot, Lew N. Tołstoj i wielka liczba 
dziś jeszcze żyjących pisarzy pedagogicznych wszystkich na­
rodów kulturalnych badali i przedstawili poczęści w formie 
aforystycznej, poczęści zaś systematycznie ogólne zagadnie­

149 —

nie wychowania oraz środki i drogi do ogólnych rozwiązań, 
przekazując w swych pismach współczesnym i potomności 
wyniki tych badań. Z pewnością nikt nie przewyższył pod tym 
względem Pestaloz^iego. świętość izby mieszkalnej, w której 
„jednoczy się wszystka boskość, tkwiąca w siłach kształcenio­
wych natury ludzkiej”, opiewa on i sławi nieznużenie, w spo­
sób najbardziej chwytający za serce — w mowie do swego 
domu z 12-go stycznia r. 1818.

Ale podobnie, jak w medycynie terapja chorób dzieli się 
na ogólną i specjalną, tak też w zakresie pielęgnowania cha­
rakteru obok terapji ogólnej byłaby potrzebna szczegółowa. 
W zastosowaniu do indywidualności chorych, do ludzi nienor­
malnych terapja taka już powstała, niema zaś terapji, po­
święconej przeróżnym indywidualnościom osobników zdro­
wych. Przyczyna tkwi tutaj w olbrzymich trudnościach, ja­
kie przeciwstawiają się stanowczemu ograniczeniu form indy­
widualności, w oszałamiającej różnorodności i w częściowem 
ukryciu się zadatków charakteru w tym okresie, kiedy należy 
rozpocząć wychowywanie. Czas dopiero pokaże, czy można 
te trudności pokonać. Psychologja eksperymentalna i peda­
gogika znajdą tutaj przebogate pole pracy.

Tak więc mogę nie rozwijać tematu tego rozdziału, ma­
jąc tę świadomość, że wszystko, co przy obecnym stanie wie­
dzy naszej jest tu do powiedzenia, przedstawili już inni w spo­
sób dość wyczerpujący. Nie mogę tylko odmówić sobie jednej 
rzeczy: ugrupowania w pewne klasy pozostałych aż do na­
szych czasów dróg wychowawczych, — tern bardziej, że te­
raźniejszość posiada kilku osobliwych apostołów, których pro­
pozycje, poparte siłą i blaskiem wymowy, jednają sobie nie- 
tylko laików.

Polecane dziś i będące jeszcze w obiegu ogólne ten­
dencje wychowawcze można będzie podzielić na cztery grupy, 
które dość wyraźnie rozróżnić się dają nietylko przy wycho­



150

wywaniu charakteru w rodzinie, ale również przy wychowy­
waniu i zmierzającem do tegoż celu prowadzeniu nauczania 
w szkole. O żadnej z tych czterech grup nie można twierdzić, 
że wstępuje na zupełnie błędną drogę, jakkolwiek drogi te 
biegną częściowo w przeciwnych kierunkach. Twierdzenie to 
popierają najlepiej powyższe badania, dotyczące istoty róż­
nych indywidualności i charakteru. Ponieważ właśnie niema 
w ogólności kształcenia charakteru, przeto niema też ogólnych 
sposobów wychowawczych, któreby raz na zawsze były cał­
kowicie słuszne lub zgoła fałszywe, przynajmniej wśród pro- 
pozycyj wychowawczych, znanych z poważnej literatury.

Grupę pierwszą stanowią owi wychowawcy, których 
nazwę t r w o ż l i w y m i .  Są to ci, którzy obawiają się 
pozwolić wychowankowi doświadczać swych sił w zadaniach 
umysłowych, artystycznych, społecznych, technicznych lub 
wręcz moralnych, którzy nie mają odwagi narazić go na nie­
bezpieczeństwo zrobienia fałszywego kroku. Zakreślają oni 
wychowankowi cel wszelkich jego czynności i dbają o to, aby 
nigdy nie mógł ani o krok zboczyć z drogi do tego celu. Głów­
ny rys tej metody wychowawczej wyrasta poczęści z własnej 
lękliwej i niesamodzielnej natury wychowawcy, która, opano­
wana przez silne uczucie odpowiedzialności, ma bezustanne 
wyrzuty sumienia, o ile bodaj w drobiazgach odstąpi od prze­
pisów autorytatywnych. Tak się dzieje w wypadku pomyśl­
nym, kiedy miłość dla wychowanka staje się dla niego kafta­
nem krępującym. Rys ów jednak wyrasta też z duszy 
małostkowych pedantów, ograniczonych* głów albo wygod­
nickich i zemieślników, a wtedy mamy do czynienia z wy­
padkiem niepomyślnym. W obu wypadkach kara jest nietylko 
dozwolonym, lecz, zależnie od natury wychowawcy, słabszym 
lub silniejszym, zawsze jednak r e g u l a r n i e  stosowa­
nym środkiem poprawy. Od indywidualności wychowanka 
całkowicie zależy, w jakim stopniu droga ta jest owocna,

151
bezpłodna lub wręcz szkodliwa. Z pewnością nie doprowa­
dzi ona nigdy do s a m o d z i e l n e g o  charakteru, o ile 
kto trzymać się jej będzie zupełnie konsekwentnie. Najlepsze­
go materjału dostarczają tutaj wciąż jeszcze natury w wyso­
kim stopniu plastyczne. Wszelako charakter moralny, który 
się rozwinie w tych warunkach, w większości wypadków, ja­
keśmy to już raz zaznaczyli, dotrzyma placu nie dłużej, niż 
trwać będą wpojone przez wychowanie nawyki, i aż ulegnie 
zmianie krąg wyobrażeń, który skojarzono jak najściślej 
z czynnościami nawykowemi. Niezmienność zaś kręgu wyo­
brażeniowego zależy tak samo od tego, jak się później ułożą 
stosunki duchowe dorosłego wychowanka, i jak wielka jest 
jego pochopność intelektualna do samodzielnego kształtowa­
nia tego kręgu wyobrażeń.

Bardzo wielu jest ludzi, którzy z natury już mają słaby 
popęd intelektualny. Równie dużo jest tych, u których on 
istnieje, choć niezbyt silny, ale przez powyższy rodzaj wycho­
wania osłabiony do tego stopnia, że już się podźwignąć nie 
może z zaszczepionych mu kiedyś idej i nawyknień ducho­
wych. Albowiem u większości ludzi bardzo jest łatwo przeciąć 
niejako nawyki myślenia logicznego, gdyż nie leżą one wcale 
w naturze ludzkiej, lecz muszą dopiero zostać nabyte jako 
akty silnego samoopanowania w swobodnej pracy nad zagad­
nieniami (por. str. 91 — 95). Wszyscy ci ludzie mogą zyskać 
na tej drodze charakter moralny albo raczej — dobry, pewny 
i przydatny pod względem towarzyskim. Nigdy jednak nie 
mamy niezawodnej rękojmi, że takie, wyciosane głównie z ze­
wnątrz, charaktery nie staną wobec zagadnień, przy których 
nawyk autorytatywny już nie wystarcza do prawdziwej mo­
ralnej decyzji woli.

Ale poza tern istnieje wcale pokaźna liczba indywidual­
ności — szorstkich, nieprzystępnych, osobliwych, samowol­
nych —, któremi właśnie od wczesnej młodości niesposób kie­



152

rować zapomocą przymusu zewnętrznego, które ukształtować 
można tylko o d  w e w n ą t r z ,  a którym przez stosowa­
nie wspomnianych środków gotuje się niechybną zgubę. A po­
śród tych ludzi znajdują się właśnie ci, co, odznaczając się 
wrodzoną siłą woli oraz jasnością intelektu, rokują najlepsze 
nadzieje.

Wprost naprzeciw dopiero co opisanej drogi wycho­
wawczej leży inna, na którą radzi wejść pewna grupa now­
szych autorów. Nazwę ją grupą n i e f r a s o b l i w y c h .  
Zgóry okazują oni pogardę dla jakiegoś określonego ogólne­
go celu wychowania, do którego mieliby prowadzić swych 
wychowanków, chyba że będzie nim, zawsze dla mnie podej­
rzana jako cel wychowawczy, „wolna osobowość” lub „indy­
widualność”, przyczem stale jedno z tych pojęć bierze się za 
drugie. Już od początku wszelkiej pracy wychowawczej są­
dzą oni, że temu rozwojowi indywidualności oddadzą naj­
większą usługę przez to, iż skrupulatnie wystrzegać się bę­
dą dawania ważniejszych zasadniczych wskazówek, do któ­
rych dziecko ma się stosować w swych czynnościach; zale­
cają oni, by dawać dziecku swobodę poruszania się i praco­
wania, jak i kiedy mu się podoba, i mają nadzieję, że drogą 
porównywania i doświadczeń samo z siebie nabierze ono ro­
zumu. Zakazany jest wszelki rodzaj kary, uważanej przez dość 
wielu z nich nawet za zbrodnię. W szkole, którą L e w  N. 
T o ł s t o j  (1) założył we wsi Jasnaja Polana, ten sposób 
wychowywania był uznany i przeprowadzany jako normalny. 
Trzymano się zasady najpełniejszej swobody, zasady, uzna­
jącej za właściwy ten tylko sposób nauczania, „z którego ucz­
niowie są zadowoleni”. Zasada ta odrzuca wszystko, co­
kolwiek w szkołach kontynentu europejskiego „uważa się za 
konieczny porządek” : punktualne rozpoczynanie nauki, regu­
larną obecność uczniów, uporządkowane siedzenie lub stanie, 
zawsze spokojne zachowywanie się małych wychowanków.

153 —

Dla Tołstoja, równie jak przedewszystkiem dla innej przed­
stawicielki tego systemu, mianowicie dla E 1 1 e n K e y, 
istniejące systemy^ szkolne są „nieprzeniknioną gęstwiną głu­
poty, przesądów i błędów, gdzie każdy punkt można zacze­
pić”. Kobieta tej miary, co Ellen Key (2), nazywa największą 
zbrodnią współczesnego wychowania to, że się dziecku nie 
daje spokoju. Uważa ona, że największa tajemnica wycho­
wania polega na tern, by dziecka nie wychowywać. Spokojnie 
i powoli trzeba pozwolić naturze pomagać samej sobie i ba­
czyć tylko, jak otaczające warunki wspierają pracę natury. 
Wyznawczynią podobnych zasad okazała się również Marja 
M o n t e s s o r i  (3), która jako alfę i omegę swego syste­
mu rozpowszechniała ideę samowychowania dziecka. Dla 
tych wychowawców dziecko jest celem samym w sobie, a ze 
względu na rozwój j e g o  osobowości i j e g o indywidual­
ności wynaleziono wszelkie wychowywanie. Żadna s p o ­
ł e c z n o ś ć  nie może mieć roszczeń do wychowania 
dziecka dla swoich celów. Dom i szkoła nie mają innego 
prawa, ani innego obowiązku, jak dostarczać każdej poszcze­
gólnej indywidualności jak najwięcej rozwoju i szczęścia. Na­
leży zawsze odrzucać stałe plany wychowywania i nauczania, 
zewnętrzny przymus do pracy, niezależnie od tego, czy cho­
dzi o jej rodzaj, czas trwania, czy też jej początek.

Są pedagodzy, którzy tę radykalną ewangelję anarchji 
pedagogicznej oskarżają publicznie jako grzech przeciw Du­
chowi świętemu. Słusznie i zarazem niesłusznie. Niesłusznie, 
albowiem zdarzają się ludzie, jak Tołstoj, których sama już 
osobowość wywiera przemożny wpływ na wychowanka, prze­
dewszystkiem zaś dlatego, gdyż bywają dzieci, świetnie dy­
sponowane pod względem umysłu, woli i moralności, „enfants 
tempérés”, jak je określa Ribot, harmonijne, jak ja je nazy­
wam. Ich silnie rozwinięte wszechstronne dyspozycje i uzdol­
nienia zachowują cudowną równowagę, tak iż do uksztąłto-



154

wania ich charakteru niema chyba lepszej drogi, jak pozwo­
lić im — w ramach, oczywiście, zdrowego umysłowo i moral­
nie otoczenia — swobodnie się poruszać, aż same z siebie 
w zetknięciu z indywidualnościami innych odnajdą granice 
praw własnego „ja”. Powyższe oskarżenie jest jednak słuszne, 
o ile bierzemy pod uwagę szersze masy — plastycznych, 
chwiejnych, wrażliwców, aktywnych, apatycznych czy jak 
tam jeszcze oni się nazywają. Większą ich część droga taka 
przywiodłaby wprost do zguby. Ogół indywidualności bo­
wiem, pozostawiony samemu sobie, obracając się w ramach 
swego względnie krótkiego okresu rozwoju, nie potrafi zna­
leźć drogi wgórę. Nato przecież istnieje wychowanie, aby 
masom pomagało skracać tysiącletnie bezdroża i manowce, 
które przebyć musiał rozwój kultury moralnej, zanim osiągnął 
poziom dzisiejszy.

Pomiędzy temi dwiema mieści się trzecia grupa wycho­
wawców— nazwę ich p o ś r e d n i k a m i ,  — którzy nie 
idą ani drogą bezwzględnego przymusu, ani drogą bez­
względnej swobody. Słusznie doceniając przejawiający się 
we wszystkich dziedzinach popęd naśladowczy, stawiają oni 
przed oczyma rozwijającego się dziecka wzory i zachęcają 
do ich naśladowania, nie narzucając jednak jego woli wyraź­
nych pęt, dopóki chodzi o prace intelektualne lub artystyczne, 
częstokroć nawet w prostszych sprawach moralnych. W ten \  
sposób dziecko — w części z pomocą wychowawcy, w części 
zaś bez niej — gromadzi różnorodny materjał doświadczal­
ny, którego światła i cienie, zalety i wady omawiane są wspól­
nie z wychowawcą, i na podstawie którego przypuszcza się 
znów dziecko do mniej lub bardziej samodzielnego rozwiązy­
wania najrozmaitszych zadań. Z kar mają zastosowanie je­
dynie łagodne i to tylko w wypadkach wyjątkowych. Stopień 
swobody działania reguluje wychowawca według stopnia zbo­
czenia od głównego celu, stosownie do prawideł ogólnych,

i

155

które podają mu ogólne metody wychowawcze — b e z  
i s t o t n e g o  u w z g l ę d n i e n i a  d a n e j  w ł a ś n i e  
i n d y w i d u a l n o ś c i .  Ta droga jest chyba najbardziej 
udeptana w wychowaniu rodzinnem, jak i szkolnem. Nie jest 
ona wprawdzie najlepsza, ale znośna, a nawet naogół nieunik­
niona, jeśli się uwzględni rzeczywiste warunki, przeciętne wła­
ściwości wychowawców, otoczenia domowego, przedewszyst- 
kiem zaś — przeciętną jakość indywidualną wychowanków, 
w których ogólnej masie przeważa plastyczność. Droga ta 
przez długie, długie jeszcze lata będzie w użyciu przy speł­
nianiu zadań wychowywania i nauczania w szkole.

Lecz istnieje jeszcze czwarty system wychowania, ze 
wszystkich najowocniejszy dla kształcenia charakteru. Przed­
stawicieli jego nazwę r o z w a ż n y m i .  Droga ta ma tę 
jedną niedogodność, że wymaga idealnych wychowawców 
oraz idealnych warunków rodzinnych (lub szkolnych). Ideal­
nych wychowawców — dlatego, że na tej drodze są przydatni 
jedynie ludzie, którzy się nietylko odznaczają siłą woli oraz 
jasnością sądu — toć bez tych przymiotów wychowawca jest 
wogóle nie do pomyślenia —, lecz którzy posiadają również 
subtelne uczucie i niezawodny takt względem wszelkich zja­
wisk obcowania towarzyskiego i moralności, ludzie, mający 
niezachwiany, samodzielnie zdobyty pogląd na świat i zapa­
trzeni w obrazy przewodnie o trwałem zabarwieniu uczucio- 
wem. Idealnych zaś warunków domowych lub szkolnych dro­
ga ta wymaga o tyle, iż muszą one dać możność zajmowania 
się p o s z c z e g ó l n y m  wychowankiem, tak aby oto­
czenie jego nietylko było wolne od czynników szkodliwych, 
ale wprost napełniane wszystkiem, co mogłoby wpłynąć do­
datnio na wrodzone, a dla celu wychowawczego pożyteczne, 
instynkty, popędy i skłonności. Przy tym systemie dziecko 
idzie również od początku szlakiem własnych prób. Jakkol­
wiek otacza się je wzorami, nie ma ono obowiązku naślado­



156

wania ich, lecz winno tylko rozwijać na nich swój smak i zdol­
ność sądzenia. Każdy uczynek, każda praca ma być jasnym, 
zrozumiałym także i dla innych osób wyrazem przeżycia we­
wnętrznego, wyrazem dobrze uchwyconego pojęcia. Naganne 
postępki i niedokładne prace pochodzą z braku wyobrażeń, 
z braku zręczności lub też z niedostatecznej chęci. Tak zwa­
na „zła intencja” wychowanka nie jest czynnikiem, branym 
w rachubę przedewszystkiem. Wszystko jest oparte na zau­
faniu. Wychowawca stara się z czynu lub z pracy poznać 
do głębi rodzaj i wartość wyobrażenia i dyspozycji woli albo 
też przyczynę niedostatecznej techniki. Nie dręczy dziecka 
dlatego, że jego czyn i wykonana praca są aż tak różne od 
tego, co on sobie wyobrażał. Stara się je zrozumieć, zna­
leźć przyczyny psychiczne lub społeczne, dla których moral­
ny czyn lub praca praktyczna wypadły tak, a nie inaczej. Kie­
dy on w ten sposób usiłuje wniknąć we wszystkie właściwe 
i niewłaściwe, jasne i niejasne zamiary dziecka, budzi się 
w niem zaufanie podwójne: do wartości przewodniczej wy­
chowawcy i do własnych, może słabych jeszcze sił. Z zaufa- * 
nia tego rośnie odwaga do nowego działania, do nowej twór­
czości, do coraz silniejszego dążenia do prawdy. Nie odzywa 
się żądza chcenia tego, co czynią inni, a o wiele mniej jeszcze 
żądza chcenia czegoś, p o n i e w a ż  inni to czynią, ale 
budzi się w niem ochota i siła, by własne życie duchowe 
przedstawiać we właściwym mu sposobie postępowania oraz 
we właściwej mu mowie. Łatwo zrozumieć, że droga ta jest 
zarazem jedyna: po zakończeniu wychowania, które początko­
wo z konieczności jest zawsze heteronomiczne, innorządne, 
ona tylko stanowi najlepszą rękojmię, że nastąpi kształcenie 
charakteru autonomiczne, samorządne.

Jedynej rzeczy, mówiąc zupełnie ogólnie, wymagać moż­
na od wychowania rodzinnego, a jest nią to, co już Goethe 
nazwał podstawą wszelkiego powodzenia wychowawczego:

157

wychowanie zdolności do czci. Na dłuższą metę żądanie to, 
rzecz prosta, ma sens tam tylko, gdzie członkowie rodziny, 
którym trzeba przedewszystkiem okazywać szacunek i powa­
żanie, sami są posiadaczami wartości bezwzględnie ważnych. 
Szacunku i poważania wymusić niepodobna. Wymusić można 
li tylko formy zewnętrzne. Życie rodzinne, w którem nie są 
przestrzegane takie formy wzajemnego szacunku — to złe sie­
dlisko wychowania. Dopiero z szacunku dla posiadaczy wąt­
łości wyrasta naogół — sprawa to dość osobliwa! cześć 
dla samych wartości bezwzględnie ważnych. Jedynie bowiem 
w doczesnych swych realizacjach objawiają się wartości nie­
realne, i w nich jedynie ludzie je przeżywają. Kiedy 
jednak obudziła się już cześć dla samych wartości, i człowiek 
dzięki temu słucha głosu obowiązku, wówczas sumienie regu­
luje obcowanie z ludźmi, jako posiadaczami wartości, wszel­
ki zaś, zawsze dla mnie podejrzany, strach przed niebezpie­
czeństwami tak zwanego autorytatywnego wychowania oka­
zuje się zbyteczny.



XII. WYCHOWANIE CHARAKTERU W SZKOLE

Jeżeli rodzina, pracując stosownie do swego dobrowol­
nego układu, staje się tem samem, jako naturalna społeczność 
pracy, przedszkolem kształtowania charakteru, a w sprzyja­
jących okolicznościach dopomaga nawet charakterom swych 
członków w nabywaniu stałego kierunku moralnego, to szko­
ła natomiast ani co do swej pierwotnej intencji, ani podług 
swego rozwoju bynajmniej nie jest właściwem narzędziem do 
kształcenia charakteru. Pierwotnym jej celem było wyłącz­
nie pouczanie, i o tyle tylko, o ile wszelka praca poważna, 
której wytyczną jest wola dokonania jej, a wątkiem rzeczo­
wość, sprzyja zarazem pewnym dodatnim przejawom woli, 
o tyle też jest szkoła narzędziem rozwoju charakteru. Rozwój 
stosunków politycznych i społecznych i coraz lepsze zrozu­
mienie tego, że samo tylko wykształcenie umysłowe nie ma 
bezwzględnej wartości dla współżycia w społeczeństwie ludz- 
kiem, coraz wyraźniej ukazuje nam konieczność, aby i ze 
szkoły również uczynić miejsce pielęgnowania charakteru.

W książce swej p. t. „Filozofja wychowania” oświad­
cza E. K r i e c k, co następuje: Nauczanie jest nor­
mą szkoły; spełnia ona swe zadanie wychowawcze w drodze 
nauczania, a gdzie porzuca tę drogę, tam szkoła traci swój 
charakter jako forma życia, tam przestaje być szkołą —

159 —

i przynajmniej w tych słowach silnie on się przeciwstawia in­
nej „filozofji wychowania”, której broni John D e w e y 
nietylko w słynneip swem dziele o „Demokracji i wychowa­
niu”, ale poczynając od broszury, zatytułowanej „Moje peda­
gogiczne wyznanie wiary”, poprzez wszystkie swe pisma pe­
dagogiczne — już od lat kilkudziesięciu (I). Jego zdaniem, 
szkoła winna się stać „życiem społecznem w zarodku”, które, 
naturalnie, nie może się obejść bez normy nauczania, lecz 
głównej swej normie wyrosnąć każe z gleby społecznej. „Są­
dzę”, oświadcza on już w „Pedagogicznem wyznaniu wiary” 
z r. 1897, „że duża część wychowania współczesnego idzie 
na marne, ponieważ zaniedbuje ono tę podstawową zasadę, 
że szkoła stanowi formę życia społecznego”. Po latach 25-ciu 
na jednej z ostatnich stron swej filozofji wychowania ujmuje 
on raz jeszcze swe wyznanie w następujące słowa: „Przede- 
wszystkiem musi sama szkoła być we wszystkiem, cokolwiek 

. ona ogarnia, — s p o ł e c z n o ś c i ą  ż y c i o w  ą”.
Niesłusznie coprawda utrzymują, że szkoła dzisiejsza, 

szkoła książkowa, jak ją nazwałem, nic zgoła nie robi dla wy­
chowania charakteru. Wszelki uregulowany system pracy ma 
tę właściwość, iż lgną do niego pewne siły wychowawcze. Pra­
ca gruntowna jakiegokolwiek bądź rodzaju nigdy nie pozostaje 
bez wpływu na rozwój woli. A przedewszystkiem — tam, 
gdzie wyrasta ona z samorodnych potrzeb, gdzie zachodzi 
możność skurpulatnego zbadania wyników własnej pracy 
i gdzie sposób prowadzenia szkoły przyzwyczaja do samo­
krytycyzmu (2). Wszędzie, gdzie poza pracą szkolną stoi 
istotna osobowość, miłość i przykład budzą różnorodne siły. 
Wśród całej tej pstrokacizny, którą okazują szkoły dzisiejsze, 
ofiarowuje się wielu uczniom coś, co odpowiada również ich 
o s o b i s t y m  skłonnościom i siłom. Jeżeli nauczyciel sam 
jest przyzwyczajony do myślenia logicznego, uda mu się w 
niektórych, nie obciążonych zbytnio materjałem naukowym,



160 —

gatunkach szkól rozwinąć takie nawyknienia również 
i w uczniach; jeżeli sam jest przejęty ideałami, łatwo mu 
uczynić z tych gwiazd przewodniczki młodzieży. Lecz 
wszystkie te wpływy są raczej przypadkowe, niż planowe, 
z drugiej zaś strony system niemieckich szkół ludowych 
i średnich wykazuje braki, które znów przeciwdziałają kształ­
ceniu charakteru. W najwyższych nawet klasach szkół 
średnich w bardzo jeszcze małym stopniu uwzględnia się 
skłonności i płynące z nich siły wytwórcze uczniów. Ucznio­
wie podlegają bez wyjątku przymusowi i tam jeszcze, gdzie 
powinnoby się już zacząć autonomiczne kształcenie charakte­
ru. Nadmiar materjału, surowe przepisy częstokroć skierowu­
ją rozwój charakteru do nierzetelności, nieprawdy i karjero- 
wiczostwa.

Zapewne, nietrudno zrozumieć, że szkoła, a zwłaszcza 
ta, która ogarnia masy,, szkoła ludowa i dokształcająca, na­
potyka o wiele większe przeszkody na drodze swego przy­
stosowywania się do zadań rozwoju charakteru, niż gdy sto­
suje się do zdobywania samych wiadomości i sprawności. 
Te bowiem są natury ogólnej, są w pewnym stopniu fabryka­
tami, które w tym samym gatunku nabyć może na rynku ży­
cia każdy, kogo stać na zapłacenie wyznaczonej ceny inteli­
gencji oraz woli. Charakter natomiast ma naturę indywidual­
ną. Każdy może zdobyć tylko s w ó j  charakter, gdyż tylko 
w tej mierze, w jakiej się sam rozwija, osiągnie on charakter. 
Będzie to może słuszne, gdy powiem: dopóki nie było innych 
szkół, prócz bogatej szkoły życia, do której wrzucano chłop­
ców możliwie wcześnie, rozwój charakteru w sensie dodatnim 
jak i ujemnym był pewniejszy, powszechniejszy niż dzisiaj, 
kiedy znaczną część czasu chłopców i dziewcząt pochłania 
robota niwelacyjna szkoły książkowej, która wszystkim dzie­
ciom wyznacza te same zadania. Wiadomości i sprawności 
mechaniczne można podawać jednocześnie 50, 60 i 80 ucz­

161

niom, a każdy w przeciągu danego czasu korzysta tyle, na ile 
pozwalają jego dyspozycje i skłonności. Co więcej, komu 
chodzi o samo tylko pouczanie, ten może całemi miesiącami 
nauczać tysiące słdchaczy, jeśli tylko posiada wystarczający 
dar uczenia i przemawiania i potrafi zająć większość słucha­
jących. Poza tern, znacznie więcej ludzi nadaje się do same­
go nauczania, niż do wychowywania charakteru, nie dlatego, 
że zdolności umysłowe są częstsze niż charakterowe, lecz z tej 
przyczyny, że szkoła dzisiejsza przedewszystkiem właśnie 
i zasadniczo urządzona jest pod kątem popierania zdolności 
umysłowych i wskutek tego dostarcza w tym kierunku więcej 
przydatnego materjału nauczycielskiego, niż w tamtym.

Stwierdzenie w tych faktach błędnego koła nie powin­
no nam jednak odbierać otuchy. Pamiętajmy, że każdy, naj­
mniejszy nawet, pomyślny krok na drodze do uczynienia ze 
szkoły miejsca opieki nad charakterem przysparza nam ludzi 
o nieco silniejszym charakterze, i że dzięki temu nietylko sto­
sunki rodzinne, lecz i wzięte w całości stosunki życiowe po­
zwalają zdjąć ze szkoły część tej pracy, którą jej niedawno 
włożono na barki. I tego również przeoczać nie należy, że 
prawdziwe uzdolnienia charakterowe rozwijają się samorzut­
nie, skoro tylko system szkolny da im odpowiednią glebę, mia­
nowicie szkołę, która odwraca się od ideału tuczenia wiedzą, 
szkołę, w której nauczyciel nie jest stale dawcą, a uczeń od­
biorcą, i która potrafi skupiać siły twórcze oraz wrodzoną 
aktywność uczniów w pracy surowej, związanej z ciągłą 
samokrytyką.

Z chwilą, gdy mamy szkołę, która, użyczając uczniowi 
różnorodności i swobody, uwzględnia jego tworzącą, wytwór­
czą siłę, niezależnie od tego, czy jest ona czysto umysłowa, 
artystyczna, społeczna lub techniczna, — natura kształtowa­
nia charakteru sama przez się popiera nasz zamiar, aby słu­
żyć rozwojowi charakteru środkami szkoły (3). Zupełnie tak
Charakter —  jego  pojęcie i  w ychow anie 11



162 —

samo, jak dość jest dać drzewu niezbędne warunki życia, aby 
się rozwinęło na swój sposób, również .i charakter stworzy 
niejako sam z siebie właściwą swą formę, gdy tylko uczynimy 
zadość warunkom rozwoju jego korzeni, tkwiących w cało­
kształcie sił duchowych.

Musimy więc postarać się o stworzenie szkoły, gdzie 
uczniowie o własnych siłach będą siebie kształtowali czynnie, 
miast być urabianymi biernie przez zewnętrzne ciągłe nakła­
danie warstw wykształcenia, i gdz;e — podobnie jak w życiu 
rodziny, bractwa, związku zawodowego, państwa w s p ó ł -  
n e przystąpienie do jakiegoś zadania wytwarza ową różno­
rodność stosunków człowieka do człowieka, w której każdy 
prawie charakter znajduje to, co dla jego wzrostu jest naj­
korzystniejsze, i każdy też samorzutnie natrafia na owe grani­
ce, których przekroczenie czyni go społecznie nieprzydatnym. 
Musimy dążyć do szkoły, którą nawskroś przenika duch 
s p o ł e c z n o ś c i  p r a c y  i która tern samem roztacza 
wszystkie owe rozwijające charakter siły wychowawcze, 
właściwe wszelkim społecznościom pracy, dążącym do celów 
poważnych. Nauczyciel, jako kierownik i towarzysz takiej 
społeczności pracy, ma wówczas obok pewnej współpra­
cy raczej obowiązki troskliwego dozorcy, który obejmuje 
wszystko wzrokiem i tylko wyznacza zadania oraz tworzy 
różnorodne warunki, lecz poza tern ogranicza się głównie do 
baczenia, aby siły młodociane zachowały właściwy kierunek, 
nie dając się jakimś innym popędom, instynktom czy impul­
som odwieść z samodzielnie obranej drogi, wiodącej do celu 
moralnego.

Nasuwa się myśl, aby organizować całe szkoły, jako 
takie związki pracy, mające wspólne cele. Taką organizację 
przedstawiały państwa szkolne, które filozof niemiecki Fichte 
planował w swych „czternastu mowach do narodu niemieckie­
go” po nieszczęśliwych bitwach pod Jeną i Auerstadt w dą­

163 —

żeniu ku moralnej odnowie narodu. Pierwotny plan wiejskich 
ognisk wychowawczych, który dr. L i e t z zamierzał wy­
konać w miejscowości Haubinda w Turyngji, doprowadziłby 
o blisko sto lat później do takiej, całkowicie na sobie opartej 
społeczności szkolnej i roboczej. Ale pomijając zupełnie nie- 
możebne do pokrycia koszta, jakie pociągnąłby za sobą ca­
łokształt takich urządzeń oraz obecny brak wybitnych ludzi, 
którzy potrafiliby prowadzić większą ilość takich zakła­
dów i którzy byliby gotowi oddać się na ich usługi, 
całe mnóstwo innych urządzeń państwowych nie pozwa­
la dzisiaj wykonać tego rodzaju planów. Narazie mu­
simy zadowolić się przyłączaniem i włączaniem zespo­
łów pracy jedynie dla określonych zadań, nie naruszając 
zasadniczo zadań dzisiejszych ani też podziału różnych szkół. 
Na tę drogę spróbowałem wstąpić przed ćwierćwieczem, 
a szedłem po niej — mógłbym rzec — z początku niemal in­
stynktownie, później zaś z coraz większą świadomością. Do­
brze sobie z tego zdaję sprawę, jak bardzo to, co osiągnąłem, 
jest dziś jeszcze dalekie od tego, co stoi mi tak wyraźnie 
przed oczyma; ale równie dobrze wiem, że droga, 
w którąśmy się udali, jest drogą właściwą, i że nadejdzie 
czas, może nawet jeszcze bardzo odległy, gdy wszyscy lu- 
dzie wstąpią na nią, jeśli wreszcie, jak niegdyś zasada p o- 
g 1 ą d o w o ś c i, tak w przyszłości zasada s p o ł e c z ­
n o ś c i  p r a c y  stanie się dla wszystkich pedagogów do­
brem kształcącem. Przejęci tą myślą nauczyciele szkół lu­
dowych i wyższych wynajdą setki środków i dróg, które, nie 
wymagając od przesiębiorcy szkolnego zbyt wielkich ofiar, 
dadzą w stopniu o wiele wyższym, niż dzisiaj, możność prze­
prowadzenia owej zasady, a tern samem sprzyjania rozwojo­
wi charakteru przez szkołę. Nowe szkoły społeczne w Ham­
burgu, równie jak te, które ma na oku Paweł Oestreich, są



164 -

próbami urzeczywistnienia, wzgl. projektami wykonania tej 
myśli.

Nie leży w planie niniejszego badania, abym miał wy­
świetlić specjalnie, jakie szkoła ma możliwości współdziała­
nia przy rozwijaniu charakteru m o r a l n e g o .  Wystar­
czy pokazać zasadniczo, co szkoła może uczynić dla kształ­
cenia charakteru wogóle, bez względu na jakąkolwiek grupę 
zasad. Dość tedy zbadać, w jaki sposób cztery nasze pod­
stawowe funkcje duchowego zadatku charakteru można dzię­
ki szkole doprowadzić do pełnej dojrzałości ich predyspo- 
zycyj.
* Co się tyczy przedewszystkiem w y c h o w a n i a  
w o l i ,  nie można narzekać, żeby niemieckie systemy szkol­
ne— choć niewszystkie, to przecież w przeważającej swej 
większości — nie były dzisiaj już cennemi siedliskami co 
najmniej b i e r n e j  formy woli, w których przejawiać się 
może jej siła. Na tern polega, jak wnoszę z własnych obser- 
wacyj, jedna z ich głównych zalet w porównaniu ze szkoła­
mi rasy anglosaskiej. Równomierny, trwający lata całe, od­
czuwalny przez niewielu tylko uczniów przymus, tkwiący 
w spoistej organizacji trybu nauczania, nieubłagane wyma­
ganie gruntownej pracy tam również, gdzie~śkTónności ucznia 
nie odpowiadają rodzajowi zadanej mu pracy, ustalenie okre­
ślonych celów nauczania, obowiązujących dla~wśżystkićh 
uczniów ze wszystkich przedmiotów, i wiele jeszcze innych 
urządzeń: -—- wszystko to stanowi dla wielu nader skuteczną 
szkołę, jeśli chodzi o rozwój nawyków i cnót, cechujących 
bierne formy woli — pilność, cierpliwość, wytrwałość, wy­
trzymałość.

A jednak: „Quidquid agis, prudenter agas et respice fi- 
nem! — Cokolwiek robisz, rób roztropnie i patrz końca!”. 
Przymus nie powinien prowadzić do kaftana krępującego. 
Dla wychowania charakteru system napół stężały jest ko­

165 —

rzystniejszy niż całkiem stężały, Parsywal lepszy, niż Zeppe­
lin. Zważyć należy nietylko to, że choć drobny, ale — wsku­
tek swego jednostronnego a rzeczywistego uzdolnienia — 
prawdziwie wartościowy ułamek uczniów znosi przymus je­
dynie w kierunku swych zdolności, że niezawsze t. zw. primi 
omnium (pierwsi z pośród wszystkich), a więc ci, co na 
wszystko reagują równomiernie, natury wszechstronnie przy­
stępne, muszą być ideałami szkoły; ale przedewszyst­
kiem na to trzeba zwrócić uwagę, że właśnie na a k t y w -  
n e, czynne formy woli nie można wogóle wpływać do­
datnio zapomocą przymusu, lecz jedynie dzięki swobodzie 
i różnorodności pola działania.

Wszelako niemieckim szkołom ludowym jak i wyższym 
brak systematycznych urządzeń do opiekowania się a k t y w -  
n ą stroną woli, przedewszystkiem moralną odwagą i dziel­
nością oraz praktyczną — umysłową jak i moralną — ini­
cjatywą. Te zwłaszcza cnoty w sposób zgoła inny, niż szkoły 
niemieckie, rozwijają szkoły angielskie i amerykańskie, o ile 
są dobre — przez swe ukształtowanie jako pewnego rodzaju 
społeczności życiowych, przez zaprowadzenie samorządu, 
przez swe związki uczniowskie o najrozmaitszych celach, przez 
swe warsztaty, laboratorja oraz inne miejsca pracy. Tutaj 
otwiera się dla nas pierwsze wielkie pole pracy, obfitujące 
w cenne nowe zadania dla organizacji szkół wyższych. Zapew­
ne, urządzenia takie stawiają całkiem szczególne wymagania 
w stosunku do indywidualności i charakterów w całym perso­
nelu nauczycielskim szkoły. Tam, gdzie przymus autoryta­
tywny, w miarę wzrostu dojrzałości uczniów, schodzi na dal­
szy plan, jest wykluczone, aby osoby o charakterze mało- 
wartościowym lub nieodpowiednich cechach indywidualnych 
mogły pozostać w zakładzie jako nauczyciele. W ciągu nie­
wielu lat ludzi takich, których dziś często zatrzymuje się na 
urzędzie z powodu oszczędności państwa, nie zaś wskutek



166

szacunku i miłości wychowanków, właśnie siła charakteru 
uczniów zmusiłaby do tego, by się zmienili albo sobie poszli. 
Podobnie jak swobodnie płynące rzeki rozwijają niemałą siłę 
samooczyszczającą, tak też czynią to i organizacje szkolne, 
które nie są aż do najwyższej klasy oparte na czysto ze­
wnętrznym przymusie.

A jednak wprowadzenie samorządu i samozawia- 
dowstwa uczniów wymaga starannego namysłu. Musimy do 
gruntu znać ducha uczniów, zanim się nam wolno odważyć 
zrobić użytek z tego środka. Musimy rozważyć dokładnie 
dziedziny pracy, w których chcemy prowadzić uczniów do 
czynnych form silnej woli. Jako najprostsze wciąż jeszcze 
zalecają się wszelkie rodzaje ćwiczeń cielesnych, które sta­
nowią dla tych sil właściwe przedszkole. Ale też tylko 
p r z e d s z k o l e .  Nie należy oczekiwać — jak to się 
wielekroć dzieje i jak to często bywa wypowiadane w pismach 
pedagogicznych —, że ta szkoła odwagi i dzielności cielesnej 
jest również szkołą odwagi i dzielności moralnej. W przy­
padku najpomyślniejszym, lecz i wtedy tylko w warunkach 
całkiem osobliwych, toruje ona drogę do tych potężnych cnót.

Gdy dzięki takim urządzeniom systematycznie wycho­
wywać się będzie w szkole nawyki do samodzielnego postę­
powania moralnego, wówczas dopiero będzie też miało war­
tość tak często podnoszone u nas ukazywanie ideałów osobo­
wych i rzeczowych. Same tylko w y o b r a ż e n i a  idea­
łów nie działają. Możemy mieć w głowie ile kto chce idea­
łów —, jeśli nie miały one sposobności, by zamienić się 
w czyny i dzięki temu ustosunkować się w jakiś sposób do 
naszego własnego „ja”, pozostają zwiewnemi cieniami, które 
nigdy nie prowadzą woli naszej do decyzji. Powstają wów­
czas co najwyżej owi ludzie, co to — wedle słów Wallensteina 
z dramatu Schillera —

„jak szermierz słowa, bredzący o cnocie,
Swą zagrzewają się chęcią i myślą”, 

ale n i e  są złamani, gdy działać nie mogą.
Z rozważań tych widać, że bynajmniej nie jest łatwo 

zaopatrzyć systemów szkolnych w urządzenia, które czynią 
z nich narzędzia również i do systematycznego pielęgnowa­
nia czynnych form woli. Dopóki nie mają one takich urzą­
dzeń, nie są też narzędziami do kształtowania charakteru.

Co się tyczy wyrobienia j a s n o ś c i  s ą d u ,  to 
wszelkie gatunki naszych szkól chlubią się tern, że jeżdżą na 
tym pysznym i w naszych czasach tak wysoko szacowanym 
koniku, którym się wszystkie popisują. Jeśli się kto zwróci do 
gimnazjum humanistycznego, do gimnazjum realnego, do 
wyższej szkoły realnej z zapytaniem: „Czy jesteś szkołą my­
ślenia logicznego?”, potrójny chór odbrzmiewa słowami Ho­
mera: „euchomai einai! •— Szczycę się taką być!” Jedno tylko 
nie jest rozstrzygnięte — kto jeździ na najpiękniejszym si- 
woszu arabskim. Ponieważ tej sprawy jeszcze nie wyświetlo­
no, więc każdy z trzech gatunków szkół trzyma ich kilka, każ­
dy zaś uczeń jest obowiązany nauczyć się na nich jeździć, 
mniejsza o to, czy odpowiadają one danemu ustrojowi ducho­
wemu, czy też nie. Kiedyż wreszcie pojmiemy, że różnych 
tych uczniów można doprowadzić do nawyków myślenia lo­
gicznego zapomocą w s z e l k i e j  dobrze zorganizowanej, 
systematycznie wybudowanej dziedziny wiedzy, o ile dzie­
dzina ta odpowiada ich siłom duchowym? Kiedyż się ogólniej 
liczyć będziemy z tern (nie brak dalekowzrocznych kierowni­
ków szkół, którzy czynią to już dzisiaj), że są bardzo war­
tościowi uczniowie, których dziś bezwzględnie usuwamy 
z naszych szkół, gdyż wskutek swej silnie jednostronnej pre­
dyspozycji duchowej odrzucają oni wszelki inny pokarm du­
chowy, z wyjątkiem tego, który ich naprawdę odżywia, a w 
ten sposób do pewnego stopnia nie mogą spełnić wszyst­

—  167 —



168
kich wymagań przepisanego planu szkolnego? Kiedyż zrozu­
miemy, że aby wychować ludzi o nawykach do myślenia lo­
gicznego, pierwszą i najważniejszą sprawą jest potrzykroć 
roztropne ograniczenie materjału wiedzy, i że dokładna pra­
ca w polu daje więcej wyszkolenia logicznego, niż powierz­
chowne pływanie po wszelkich wodach?

Ale inny jeszcze zasadniczy punkt widzenia zyskujemy 
z naszych rozważań o istocie jasności sądu. Wyrobienie na­
wyków do myślenia logicznego, a tern samem zdolności są­
dzenia jest słusznie jednem z najprzedniejszych zadań wszel­
kich systemów szkolnych. Należy jednak tutaj też o tern pa­
miętać, że szkolenie czysto naukowej zdolności sądzenia, 
owo znakomite kształcenie formalne, nie jest zarazem rozwi­
janiem moralnej zdolności sądzenia. Nie będę wskazywał na 
figle, płatane najsubtelniejszej głowie logicznej przez uczu­
cia, od których nikt nie zdoła zupełnie się uwolnić. Zwrócę 
tylko uwagę na to, że zdolność myślenia logicznego nie za­
sadza się jedynie na pewnych nawyknieniach formalnych, 
które przypadły nam w udziale dopiero dzięki wychowaniu 
i które w samej rzeczy rozwija szkolenie czysto naukowe, 
ale też na pewnych pojęciach, wymagających dla każdej 
dziedziny pracy odrębnego nauczania. Najpiękniejszy nawet 
kunszt logicznego myślenia nie wystarczy sędziemu o wy­
kształceniu wyłącznie prawniczem do s a m o d z i e l n e -  
g o wydania wyroku w trudnych sprawach technicznych, 
jeżeli nie posiada on równocześnie tych pojęć, któremi się 
jego zdolność logiczna bezwarunkowo musi posługiwać. 
Formalnie umysłowe wyszkolenie — że użyję tego wcale nie 
wolnego od zarzutów wyrazu — jest co najwyżej tylko 
przedszkolem dla moralnej zdolności sądzenia, podobnie jak 
gimnastyka cielesna -— dla moralnej siły woli. Systemy szkol­
ne, nie posiadające u r z ą d z e n i a  s y s t e m a t y c z ­
n e g o  do studjowania zagadnień moralnych, nie starające

169 —

się usilnie poprzez wszystkie lata szkolne rozjaśniać zapo- 
mocą powracających regularnie pouczeń i wskazówek moral­
nej zdolności sądzenia, — również nie są doskonałemi syste­
mami kształcenia charakteru.

! Zasadniczym warunkiem rozwoju s u b t e l n o ś c i  
jest rozmaitość i swoboda działania. „Talent się tworzy na 
odludziu, w ciszy, ale charakter — w samym nurcie świata” 
(Goethe). Stworzenie tych warunków jest zadaniem środ­
ków w y c h o w a w c z y c h  szkoły, jak i przysposobień, 
służących ściśle n a u c z a n i u .  Rozwój bardziej instyn­
ktownej współczulnej subtelności w stosunku do osób, rów­
nie jak subtelności względem rzeczy, przyśpieszają te same 
urządzenia, dzięki którym również i dla wychowania czyn­
nych form woli otwiera się bogate pole ćwiczeń. Co więcej, 
gdy idzie o wyrobienie tego właśnie rysu charakteru — 
subtelności —, nie jest do pomyślenia żadna inna droga, jak 
tylko ciągłe i bezpośrednie obcowanie z osobami i rzeczami. 
Wola i sąd dają się też wykształcić przez dokładne zajmo­
wanie się pewnemi symbolami. Wydoskonalenie subtelności 
wymaga bezpośredniego stosunku do rzeczywistości. Nic nie 
może bardziej uśpić tej strony charakteru ludzkiego, jak sa­
mo tylko zajmowanie się książkami lub wyłącznie abstrak­
cyjne rozmyślania. Zupełna nieporadność wobec nieoczeki­
wanych wydarzeń, obcych osób i nowych rzeczy, okazywa­
na przez niejednego uczonego, który przestał żyć ze światem 
i na świecie, jest jedynie skutkiem dużego zaniedbania samo­
dzielnych stosunków z życiem rzeczywistem.

Kto nie jest czynny praktycznie, traci zdolność szybko 
wzniecanej wielostronnej wrażliwości w stosunku do osób 
i rzeczy. Natomiast przedewszystkiem praca produkcyjna, 
twórczość, płynąca z własnej inicjatywy wewnętrznej, rozwi­
ja w wysokim stopniu żywość subtelnego wyczucia. Ta bo­
wiem inicjatywa w dziedzinie umysłowej jak i technicznej,



170 —

w pracy społecznej jak i gospodarczej pociąga za sobą mno­
gość styczności i daje przez to duchowi wielką możliwość 
reakcyj. Dlatego też wielce owocne jest i dla kształcenia 
charakteru wszelkie nauczanie, które się zwraca do wytwór­
czej siły ucznia, gdy tylko pozwala na to jego dojrzałość i po­
siadanie elementarnej sprawności technicznej. Albowiem 
swoboda tworzenia o wiele bardziej niż przymus pobudza 
do tego, by rzeczy obserwować, badać, dochodzić przyczyn 
powodzenia lub niepowodzenia, porównywać, zastanawiać 
się, szukać dróg najkrótszych i najprostszych, stawiać nowe 
pytania i samemu na nie odpowiadać: każda taka czynność 
wychodzi na dobre subtelności, a przytem nietylko intelektu­
alnej, błyskawicznemu przebiegowi szeregów wyobrażenio­
wych, ciętości, improwizacji, przytomności umysłu, t. zw. 
węchowi, ale również — subtelności instynktownej. Jedno 
bowiem przedsięwzięcie wymaga, by je uskuteczniano z mi­
łością i uwagą, drugie — z siłą i bezwzględnością, jedno — 
cierpliwie i z oddaniem, drugie — żywo i ochoczo. Wystar­
czy chyba tylko ubocznie zaznaczyć, że taki tryb nauczania, 
który posługuje się siłą wytwórczą ucznia, może się też 
w drugim rzędzie doskonale przydać rozwojowi siły woli 
i jasności sądu, w razie gdy środki wychowawcze nie są 
zwrócone zbyt jednostronnie na wydoskonalenie subtelności.

Również i w y r a b i a n i e  p a n o w a n i a  n a d  
s o b ą  służy pośrednio rozwijaniu subtelności. Nigdy bo­
wiem reakcja nasza na wrażenia, pochodzące od osób i sto­
sunków, nie jest tępsza, niż w stanie namiętności, o ile te 
wrażenia nie sprzyjają podsycaniu samej namiętności.

Tak samo cała atmosfera życia szkolnego, duch cichej 
pogody, radość życia i pracy, a niemniej też nieobecność 
wszelkiego uczucia strachu działa na tę subtelną ruchliwość, 
jak ciepło wiosenne na zarody, drzemiące w łonie ziemi.

171

Największe jednak znaczenie ma to, jakim duchem sub­
telności owładnięci są nauczyciele. Piękny charakter — a jest 
nim ten właśnie,»który odznacza się wielką subtelnością — 
nie rozwija się nigdy przy charakterze twardym i szorstkim. 
Zrzędność i brak spokoju zabija żwawość uczniów, a tern sa­
mem dusi też i subtelność. Ludzie brutalni mogą w naturach 
wrażliwych wytworzyć zupełną obojętność i nieczułość. Na­
tomiast ludzie życzliwi, uprzejmi i subtelni mogą doprowa­
dzić do otwartości nawet dusze najbardziej zamknięte w so­
bie. Te fakty wszystkim nam są znane, a tak więc i tutaj 
wracamy znów do punktu głównego we wszelkich kwestjach 
wychowawczych — do osobowości nauczyciela.

Osobowość nauczyciela posiada też znaczenie wręcz 
decydujące dla rozwoju ostatniej z czterech zasadniczych 
własności duchowego zadatku charakteru — w z r u s z a  1- 
n o ś c i  p o d ł o ż a  d u c h o w e g o .

Wzruszalność intelektualna — a o tę właściwie tutaj 
idzie, nie zaś o animalną — jest ową z czterech własności za­
datku charakteru, na którą, jakeśmy już zaznaczyli, najmniej 
można wpływać bezpośrednio. W każdym razie bardzo jest 
wątpliwe, czy potrafimy coś znaczniejszego zmienić w trwa­
łości wzruszeń. Natomiast przypuszczalnie możliwe jest wy­
wieranie wpływu na ich głębokość. Dzieje się tu może po­
dobnie jak z wahadłem o danej długości, którego okres 
wahnięć określony jest raz na zawsze, lecz którego skala 
wychylenia może być tworzona rozmaicie. Tak samo dusza 
o danych dyspozycjach ma chyba tylko jakiś określony czas 
trwania swej wzruszalności. Niepodobna przemienić krótkich 
wzruszeń sangwinika na długie choleryka albo zgoła — me- 
lancholika. Z pewnością jednak można przez odpowiednie 
skojarzenia powiększyć skalę wzruszenia, t. j. rozciągłość, 
rozpręźliwość uczucia. Gdy zaś chcemy powiększyć trwa­
łość wzruszenia, bardzo szybko natykamy się na granice,



172 —

podobnie jak przy subtelności intelektualnej. Jak przy niej 
chodzi niewątpliwie o szybkość, z jaką odbywają się pro­
cesy umysłowe, tak tutaj prawdopodobnie mamy do czynie­
nia z promieniowaniem lub zdolnością rozszerzania się na po­
krewne treści duchowe uczuć, związanych z ideami. Dałoby 
się może wyrazić to symbolicznie: Tutaj wchodzi w grę 
trwałe wzbudzenie dróg kojarzeniowych, łączących wszelką 
pokrewną treść świadomości, i związanych z tą treścią ko­
mórek mózgowych — wzbudzenie przez uczucie, wywoły­
wane jakiemś wyobrażeniem. Ta zdolność uczuć wzruszenio­
wych do promieniowania i opromieniania jest zapewne za­
leżna jedynie od właściwości, jaką ma dyspozycja nerwowa.

Atutem, który ma tu w ręku wychowawca, jest moż­
ność łączenia, dzięki odpowiednim skojarzeniom, silnych 
wartości uczuciowych z wyobrażeniem, wprowadzonem prze­
zeń do duszy wychowanka. Rozwijamy np. o wiele bo­
gatsze życie uczuciowe zapomocą wyobrażeń z dziedziny 
nauk przyrodniczych, jeżeli nietylko udzielamy uczniom wia­
domości o zwierzętach i roślinach, jak to bywa zazwyczaj, 
ale zaprawiamy ich również do pieczołowitego hodowania 
tychże roślin i zwierząt. Wczesny czynny udział w drobnych 
cierpieniach i troskach bliźniego — w stosunkach koleżeń­
skich, w związkach młodzieży, w rodzinie, w szkole, zorga­
nizowanej jako żywa społeczność — wytwarza w naszej du­
szy zgoła inaczej zabarwione uczuciowo wyobrażenia o tym 
bliźnim, niż wszelkie pouczenia, opowiadania, powieści, dra­
maty i obrazowanie wydarzeń historycznych. Cały szereg 
wyobrażeń otrzymuje silne zabarwienie uczuciowe dzięki te­
mu przedewszystkiem, że jest nieustannie kojarzony z wyo­
brażeniem jakiejś drogiej osoby — pełnego zapału nauczy­
ciela o sercu gorącem. Może nawet, gdy chodzi o rozwój 
wzruszalności, szacunek ucznia dla nauczyciela gra z po­
czątku najważniejszą rolę, aż później kiedyś współudział za­

173

szczepionych ideałów w walce życiowej oraz idąca z tern 
w parze rozbudowa praktycznego rozumu i coraz silniejsze 
zespolenie całego kręgu wyobrażeń w jednolitym poglądzie 
na świat — stworzy owe uczucia wartości, które uczynią ide- 
je oraz ideały ogniskiem duszy.

Ale czynnikiem bezporównania najdonioślejszym jest 
przejęcie się samego nauczyciela do głębi duszy. Wszyscy 
prawdziwie wielcy mówcy i kaznodzieje działają w ten spo­
sób. Żagiew ducha musi sypać iskry, a dusze tylko od duszy 
zapalać się dają. Najpiękniejsze plany organizacyjne dla na­
szych szkół są jedynie łatwo kruszącą się, łamliwą bibułą, 
jeżeli przeprowadzenie ich musi być oddane w ręce suchych 
rzemieślników, zarozumiałych parwenjuszy wiedzy i nud­
nych pedantów. Prastara to mądrość, nad którą niema poco 
rozwodzić się dalej. Ale subtelnie czujące, dogłębne osobo­
wości o potężnem falowaniu duszy w żadnym zawodzie nie 
są zjawiskami częstemi. Również i szkoły nasze będą za­
wsze cierpiały niedostatek pod tym względem, niezależnie 
od wszelkich egzaminów, urządzanych przecież pod kątem 
sprawdzania wiedzy, nie zaś — charakteru.

Istnieje jednak środek do wyrównania poniekąd tego 
braku: musimy tak organizować szkoły, aby silnie rozwijać 
się mogła osobowość tych uczniów, którzy sami są pełni du­
cha, zdolnego do szczerego zapału. Wiemy wszyscy, że w 
gromadzie uczniów najlepiej chyba potrafią szerzyć wzru­
szenia umysłowe współuczniowie, których duszę ogarnia 
prąd szlachetnych uczuć i przekonań, i którzy'dzięki stosow­
nym związkom uczniowskim mają możność oddziaływania na 
kolegów. W ten sposób cenną pomoc przy wychowywaniu 
charakteru zyskujemy w postaci środka, który przed laty 
określiłem jako organizację trybu szkolnego według zasady 
społeczności pracy. Skuteczność tego środka polega w znacz­
nej mierze na tern, iż automatycznie przeciwdziała on wro­



dzonemu samolubstwu. Lecz wraz ze zwalczaniem samo- 
lubstwa rośnie rozpiętość drgań duszy. To tak, jakby z deki 
rezonansowej skojarzeń zdejmowano coraz to więcej tłu­
mików.

Jeżeli l e p s z e  z pośród angielskich i amerykańskich 
szkół średnich i wszechnic przewyższają nas pod względem 
wychowania charakteru — co jest niewątpliwie faktem —, 
zawdzięczają to one w niemałym stopniu swym klubom, to­
warzystwom, kolegjom, dormitorjom, związkom naukowym, 
artystycznym i sportowym, o ile są one opanowane przez du­
cha dobrej tradycji, który, jeśli raz się pojawi, równie trudno 
jest zniszczyć, jak trudno go było stworzyć. Wystarczy tyl­
ko rzucić okiem na kolegja w Oxfordzie i Cambridge, by się 
przekonać, jakie znaczenie dla całego związku posiadać mo­
że choćby jedyny charakter o głębokiej wzruszalności umy­
słowej.

Zasadniczą wreszcie doniosłość ma to, w jaki sposób 
udzielają się uczniom wielkie ideały, o których pielęgnowa­
niu tyle mówi nasza szkoła dzisiejsza.

Wiele wyobrażeń zachowuje silę pobudzającą zachwy­
tu albo nienawiści, z którą zostały wprowadzone do na­
szej duszy, przez długi czas, a może nawet przez całe życie 
nasze. Wyobrażenie „ojczyzna”, które napełnia całą naszą 
istotę w czasach niebezpiecznych jak i spokojnych, i dzięki 
któremu nieraz śmierć wydaje nam się milsza niż życie, jest 
co najmniej w czasach spokojnych częstokroć pustym dźwię­
kiem dla niejednego międzynarodowego proletarjusza. Kon­
flikt wyznań oraz partyj jest w niemałym stopniu wynikiem 
uczuć, które opaczne jakieś wychowanie w młodych latach 
skojarzyło z pewnemi wyobrażeniami, tak iż później często 
niedość jest szczerych wysiłków całego życia, aby się z nie­
mi rozstać.

—  174 - 175

Ale gdy tak nam się otwierają oczy, dostrzegamy rów­
nocześnie wyłaniające się p o w a ż n e  z a g a d n i e n i e  
w y c h o w a n ą  a c h a r a k t e r u ,  k t ó r e  s k ą d ­
i n ą d  w c a l e  p r a w i e  n i e  p r z y c h o d z i  
n a m  n a  m y ś l .  Rozwój jasności sądu, a więc wy­
chowanie do myślenia logicznego, wymaga możliwie chłod­
nych wyobrażeń, iżby nas ich ciepło nie skłoniło do przed­
wczesnego sądzenia, a mgławica uczuć nie przeszkodziła 
nam obejrzeć się na wszystkie strony i jasnym wzrokiem śle­
dzić następstw naszych przypuszczeń — przed ostatecz- 
nem powzięciem postanowienia. Rozwój zaś głębokości ducha 
wymaga, aby wychowawca przeniósł na wychowanka cały 
szereg wyobrażeń wraz z całym żarem własnego życia uczu­
ciowego. Dotyczy to zwłaszcza ideałów religijnych, które 
w razie odpowiedniego przeniesienia wiążą się najściślej 
z jaźnią i stanowią tam, jako siły poruszające, jeden z naj­
świetniejszych środków wychowawczych, jakie posiadamy — 
dzięki wewnętrznej potrzebie miljonów dusz oraz stałemu 
ich mistycznemu półzmrokowi, który nie tak prędko i nie tak 
łatwo pozwala im stanąć w sprzeczności z pozostałym racjo­
nalnym światem wyobrażeń. Zapewne, przypuszcza się przy- 
tem, że sam wychowawca jest niemi nawskroś przejęty.

Zasady, które nie są rozpalone w naszej duszy, zgasną 
właśnie wtedy, kiedy mają nam świecić najsilniej. Wyłącznie 
naukowo podmurowane wyobrażenia i pojęcia są znakomitą 
bronią w chłodnych sporach życia wyobrażeniowego. W wal­
ce z silnemi namiętnościami gną się ich włócznie, niby źdźbła 
słomy. Ideały muszą jasno rozbłyskać w mglistych falach 
walki moralnej, jak bajeczny karbunkuł na hełmie Dytrycha 
z Bernu w ciemni leśnej, przez którą prowadził swych boha­
terów. Nie znoszą one wiwisekcji badań racjonalistycznych.

Stoimy więc tutaj istotnie wobec dwoistej kwestji wy­
chowania, która nigdy nie może być rozwiązana w sposób



176
ścisły. Wypada nam pójść drogą pośrednią. Możemy zaś 
uczynić to z zupełną szczerością, o ile tylko sami posiadamy 
ideały. „Nie stań się nigdy tak bogaty umysłem, iżbyś stał 
się ubogi sercem!” mówi Otto Ludwig w „Machabeuszach”. 
Podawajmy młodzieży pełny puhar napoju, który własne na­
sze życie uczynił pięknem i wartem życia, skalpel zaś wy­
szkolenia logicznego uczmy zatapiać w calem ciele pozosta­
łej mądrości, tylko nie w sercu, które pędzi po żyłach krew 
życia. Musimy się tutaj wystrzegać jednego tylko, aby umysł 
nie stał się b ł a z n e m serca. Walka życiowa w połącze­
niu z nawykami myślenia logicznego troszczyć się już będzie 
aż nadto, aby przekazane ideały nie stały się tyranami na­
szego rozumu.

XIII. SAMOWYCHOWANIE

Około dwudziestego roku życia kończy się w istocie 
rzeczy wychowanie charakteru heteronomiczne, innorządne, 
o ile pochodzi ono od rodziców, wychowawców, nauczycieli. 
Rozpocząć się ma autonomiczne. Jest to stara a słuszna za­
sada pedagogiczna, że wraz ze wzrastaniem dojrzałości 
chłopca zewnętrzny wpływ ze strony wychowawcy ma ustę­
pować w miarę, jak charakter wychowanka przybiera for­
my mocne o kierunku moralnym. Należy coraz bardziej uzda­
tniać wychowanka do wzięcia swego rozwoju we własne rę­
ce, aż on wkońcu wyjdzie w świat z wolnem prawem samo­
stanowienia o wszystkiem, co ma czynić, a czego zaniechać. 
Reszty winno dokonać samowychowanie.

Ale cóż to jest owo samowychowanie? I tutaj również 
staje przed nami jedno z owych wielu haseł pedagogicznych, 
których treść wydaje nam się znana z pradawnego i po­
wszechnego użycia, gdy przecież właśnie wskutek tej czci­
godnej starości treść owa tern bardziej wymaga starannego 
zbadania. Wychować samego siebie to znaczy samego siebie 
uratować, samemu wystąpić przeciw sobie, samego siebie 
wydźwignąć z trzęsawiska niskich popędów oraz instynktów, 
samego siebie uwolnić od szpetnych nawyków, złych żądz, 
fałszywych idej, uzdolnić zaś do służenia ideom moralnym.
Charakter —  jeg o  pojęcie i  w ychow anie 12



178 —

Wychować samego siebie to znaczy — wyrażając się po her- 
bartowsku — przez charakter podmiotowy zapanować nad 
przedmiotowym.

Aby zagadnienie to zrozumieć ze względu na jego roz- 
wiązalność, wystarczy przemyśleć do końca jedno ze stawia­
nych przez nie zadań. Najważniejsze może z nich polega na 
nauczeniu się panowania nad sobą. Wielkie samoopanowanie 
jest jedną z najdostojniejszych właściwości człowieka, która 
mimowoli wprawia nas w podziw. Przedszkolem tej cnoty 
jest posłuszeństwo — najpierw zewnętrzne posłuszeństwo 
małego dziecka, następnie wewnętrzne dojrzałego chłopca. 
Środkami wychowania posłuszeństwa zewnętrznego są bo- 
jaźń, miłość, poczucie autorytetu. Przy wychowywaniu 
posłuszeństwa wewnętrznego bojaźń jest wyłączona całko­
wicie; miejsce jej zająć musi rozumienie rzeczy. Dla ludzi 
o silnem samopoczuciu i jasnym umyśle nie są również środ­
kami wychowania posłuszeństwa wewnętrznego autorytety 
samowolne lub przekazane historycznie. Chylą oni głowę 
jedynie przed autorytetem, który godność swoją wywieść 
może z własnej wartości wewnętrznej. Poczynając od dwu­
nastego roku życia, jest już niemało chłopców, dla których 
nie posiada autorytetu nauczyciel, o ile nie zdobędzie ich 
szacunku swą wartością wewnętrzną (1).

Kiedy więc młody człowiek lub młoda dziewczyna wy­
rośli już z wychowawczego wpływu domu i szkoły, posiada­
ją oni pewien stopień posłuszeństwa wewnętrznego. Ulegają 
wpływowi idej moralnych, które ułożyły się w pewien stosu­
nek do ich czynów, i słuchają ich na mocy wyrobionych na- 
wyknień lub też pojęć wartości, które wywołały ten stosu­
nek do działającego „ja”. Jeżeli młody człowiek nie jest pod 
wpływem ideałów moralnych i nie wyrobił sobie nawyków, 
które pomogłyby mu zwalczyć silne pokusy, wówczas wo- 
góle niewiadomo, jakiej ma on użyć siły, by nauczyć się pa­

179 -

noWania nad sobą — wobec nastręczających się ciągle spo­
sobności wszelkiego rodzaju. O ile jednak ulega ich wpły­
wowi, w takim razie zagadnienie samowychowania opiewa: 
należy coraz bardziej wzmacniać nawyki i coraz bardziej po­
głębiać rozumienie moralne.

Wzmocnienie nawyków wymaga sposobności do ich 
wykonywania. Zamiar pogłębienia rozwagi moralnej każe 
przypuszczać, że istnieje wewnętrzna dążność do prawdy 
moralnej. Jeżeli ta dążność nie jest już rozwinięta co naj­
mniej w zarodku, bądź przez wychowanie religijne, bądź 
przez kształcenie naukowo-etyczne, bądź też dzięki duchowi 
szkoły lub rodziny, to znów jest naogół wykluczone, aby 
młody człowiek, mający już poza sobą wychowanie hetero- 
nomiczne, znalazł na tym gruncie punkt oparcia dla zagad­
nienia samowychowania. Pozostaje jedynie możliwość, że 
p r z y p a d e k  nasunie mu nowe okazje do rozwoju poj­
mowania moralnego. A wtedy wszystko zależeć będzie od 
tego, z jaką mocą przypadek ten oddziała na duszę.

Dla dalszego wychowania zdolności panowania nad 
sobą pozostaje więc jedynie d o b r o w o l n e  w c i e l e ­
n i e  s i ę do jakiegoś koła, które dostarcza stałego pola 
ćwiczeń wpojonym nawykom do posłuszeństwa wewnętrz­
nego. Niebawem zbadamy, jakiego rodzaju może być to 
koło.

Z rozważań tych widać, jak trudne i drażliwe jest za­
gadnienie tak zwanego samowychowania. Przypomina się 
„zagadnienie” inne, które wypadło rozwiązać baronowi 
Miinchhausenowi, co to — jak wiadomo — własnoręcznie 
wyciągnął za warkocz samego siebie z bagna, gdzie był wraz 
z koniem ugrzązł po szyję. Na szczęście, po bliższej rozwa­
dze okazuje się, że nasze zagadnienie jest niezupełnie analo­
giczne, chociaż dosyć podobne. Przy samowychowaniu wy­
chowanek i wychowawca są niewątpliwie jedną i tą samą



180 —

osobą. Ale jaźń jest tutaj rozszczepiona i składa się z „ja”
0 n a b y t e j  świadomości moralnej ze wszystkiemi jej 
nawykami, a więc z „ja” indywidualności duchowej, oraz 
z pozostałego „ja” o w r o d z o n y c h ,  nie dających się 
nigdy wytępić całkowicie, niskich impulsach, popędach
1 skłonnościach, a więc z „ja” indywidualności animalnej, 
zwierzęcej.

Od czego zależy wynik walki? Czyny dorosłych płyną 
albo z podniet mechanicznych, wywołujących odruchy, albo 
z wpojonych w nas nawyków, albo ze wzbudzonych samo­
rzutnie popędów, które bądź to stawiają nas wobec zgoła 
nowego, niespodzianego zadania, bądź też których nie nau­
czyliśmy się powściągać, albo wreszcie — z wyobrażeń oraz 
idej. Nabyte trwałe nawyki, jak mi się zdaje, nie wchodzą 
w rachubę jako siły czynne d o w o l n e g o  samowycho­
wania. Nawyki te bowiem nie pozwalają wogóle na powsta­
nie konfliktu, któryby wywołał zagadnienia samowychowaw- 
cze. Nie są one jednak bez wartości dla samowychowania. 
Z jednej strony stanowią one drogi utorowane, dzięki którym 
wola nasza łatwiej może wprawić w stan toczenia się wóz 
decyzji. Z drugiej — można je porównać z oporami tarcia, 
nie pozwalającemi, by wszelkie popchnięcie wnet powodo­
wało toczenie się przedmiotu. Tam, gdzie pokonywamy niskie 
swe instynkty zapomocą nawyków, nie zachodzi akt samo­
wychowania.

Przejawiające się samorzutnie impulsy i popędy są, 
tak samo jak odruchy, bez znaczenia dla tego aktu, ponieważ 
warunkiem samowychowania jest, choćby nawet najzwię- 
źlejszy, plan, oparty na rozwadze. Impulsy natomiast zacho­
dzą nas znienacka — nie dają nam czasu na świadomą de­
cyzję woli. Dla samowychowania tedy pozostają jedynie 
s i ł y  p o p ę d o w e  naszych wyobrażeń, naszych zapa­
trywań moralnych, pojęć i maksym. Wodzem i rozkazo­

w i
dawcą jest wyobrażenie moralne. Nasze nawyki moralne 
obwarowują w pewien sposób pole bitwy. Powodzenie sa­
mej bitwy zależy nietylko od przekonywającej jasności roz­
kazodawczego wyobrażenia, ale też i od siły woli, z jaką 
potrafimy je zatrzymać w polu świadomości przeciw nacie­
rającym masom wyobrażeniowym, z któremi wyruszają na 
plac boju nasze niskie usiłowania, życzenia i nawyki.

Te wrogie masy wyobrażeniowe i złączone z niemi po­
pędy są przy silnej namiętności niewyczerpane. Gdy zostały 
już rozbite tysiące oddziałów wojska, kłamstwo świadomości 
wysuwa wciąż nowe, usiłujące nam ukazać, jako ponętne 
i niewinne, te czyny, które mają być zwalczone. Wszystko 
zależy od tego, jak silne są popędy, pochodzące od zatrzy­
manych przez uwagę dowolną wyobrażeń. Są to sprzymie­
rzeńcy każdorazowego aktu samowychowania.

Lecz uwaga dowolna, mająca poprowadzić do walki te 
wyobrażenia wraz z ich popędami jako oddziałami posiłko- 
wemi, udaje się, jak mniemam, tern lepiej, im  b a r d z i e j  
w c z a s i e  p o p r z e d z a j ą c y m  p o z n a l i ś m y  
s a m y c h  s i e b i e .  Samopoznanie jest wszelako jednem 
z owych zadań, które łatwiej postawić, niż rozwiązać. Wy­
rasta ono w większym stopniu z popełnianych błędów, niż 
z naszych dobrych postępków. Kto życie przepędza w kla- 
sztornem odosobnieniu, kto więc unika wszelkiej sposobności 
do samodzielnego czynu, bynajmniej nie musi być bohate­
rem cnoty. Pycha umysłowa, moralna, religijna, przeszka­
dzająca wszelkiemu samopoznaniu, zbyt łatwo wzrasta tam, 
gdzie sprzeciw jest niepodobieństwem, bądź dlatego, że go 
uniemożliwiają przymusowo działające urządzenia, bądź też 
__że brak wszelkiej sposobności, aby wśród odpowiednie­
go zatrudnienia wyrobić sobie słuszny sąd o własnych si­
łach. Niejeden już był przekonany, że potrafi wspiąć się na 
szczyt ściany skalnej, lecz chcąc to uskutecznić, życie po­



182 —

stradał. Nieodzownym warunkiem samopoznania jest swo­
boda i różnorodność działań, które tysiącznemi sposoby sty­
kają nas z rzeczami i ludźmi. „Działaj! W dzieł swych tylko 
sferze człowiek siebie sam spostrzeże” (Riickert).

Ale ta swoboda i różnorodność są jeno podwaliną, 
gruntem, na którym może wyrosnąć poznanie samego siebie. 
Do wzrostu prowadzi je przedewszystkiem wspomniany już 
poprzednio popęd do prawdy moralnej. Własny jednak roz­
wój tego popędu wymaga u większości ludzi pomocy ze 
strony wychowania heteronomicznego, wychowania, które 
systematycznie występowało przeciw wszelkiego rodzaju nie­
prawdziwości i które dlatego w e  w s z e l k i c h  p r a ­
c a c h ,  wykonywanych celem kształcenia charakteru wy­
chowanka, przywiązywało wagę do jednego przedewszyst­
kiem — d o g r u n t o w n o ś c i  i r z e t e 1 n o ś c i (2).

Ale nawet gdy wychowanie dokonało pod tym wzglę­
dem rzeczy cennych, nie daje to jeszcze pewności, że dąże­
nie do samopoznania będzie trwałe. Nic bowiem nie jest tak 
niewygodne, jak mówienie sobie samemu zawsze prawdy. 
Najdzielniejszych właśnie nazbyt łatwo porywa wir życia, tak 
iż nie znajdują wolnej godziny, by się nad sobą zastanowić. 
Zapewne, życie styka nas tysiąckrotnie z rzeczami i osoba­
mi, ludzie ci mają pewno okazyj bezliku, aby z udania się 
lub nieudania własnych prac poznać zalety i wady swych 
aktów woli, — lecz, zbyt zaaferowani, nie mogą znaleźć mie­
siąca, dnia ni godziny, by się zamyślić nad sobą i szukać 
ostatecznych przyczyn swego powodzenia lub niepowodze­
nia, ukrytych głęboko i pogrzebanych we własnej ich istocie. 
Tak oto coraz bardziej usypia zbudzony wcześnie popęd do 
czystego poznania prawdy moralnej, popęd, ugruntowany 
w naszych aktach przekładania jednego na drugie; samopo- 
znanie zaś — najlepszy sprzymierzeniec naszej uwagi do- 
wolnej, demaskujący natychmiast, jako wrogie siły wojenne,

183 —

wszelkie oddziały, prowadzone przeciw nam przez kłamstwo 
świadomości — otóż, samopoznanie nietylko nie postępuje 
naprzód, ale cofa się w swym rozwoju. Jedno tylko mogłoby 
w pewnym stopniu “tutaj pomóc, a mianowicie, gdybyśmy już 
w pierwszych latach wychowania przyzwyczaili dziecko, 
a później chłopca i dziewczynkę, młodzieńca i dziewicę do 
poświęcania codziennie trochę czasu na rzetelne zastanowie­
nie się nad sobą, t. z. rozważenie czynów i pobudek, które 
dzień przyniósł. Jeśliby się przytem udało rozmyślania te 
układać w f o r m i e  d z i e n n i k a ,  czyli pamiętnika, 
byłaby to najlepsza droga do tego, aby przyzwyczajenie do 
badania samego siebie i tern samem zdolność samopoznania 
uczynić drugą naturą, a w ten sposób stworzyć warunki, 
w których mogłaby się urzeczywistnić myśl napisu: 
gnóthi seautón — „Poznaj siebie samego!” — ze świą­
tyni Apollina w Delfach.

Jak nadzwyczajne znaczenie dla samowychowania mo­
że mieć prowadzenie dziennika, stwierdza drugie, znacznie 
ulepszone wydanie książki Charlotty B ii h 1 e r p. t. 
„Życie duchowe młodocianych” (3). Obok ogłoszonych 
już wcześniej, miała autorka do rozporządzenia nie mniej, 
niż 14, prywatnych, poczęści dość obszernych dzienników, 
i chętnie się z nią zgadzam, że mogą one być cennym ma- 
terjałem do studjowania życia duchowego młodzieży, o ile 
są pisane nie dla innych, tylko dla własnej duszy. Jeden 
wyznaje w swym dzienniku: „Jaką wartość ma dla mnie to 
„pisemne myślenie” — tego wcale przewidzieć nie można... 
Jestem zmuszony rozważyć w czasie pisania każdą myśl, co
więcej __ szukać wytłumaczenia...” Inny oświadcza: „Piszę
w tej księdze, aby złożyć sprawozdanie. Będę się starał,być 
jak najrzetelniejszym...”

Trzeci zaznacza: „Ten dziennik powstanie swoje za­
wdzięcza zachęcie ze strony towarzysza A. Na ostatniem ze­



184

braniu rozważał on samowychowanie. Radził nam zaprowa­
dzić dzienniki. Dawno już nosiłem się z tym planem.” Czwar­
ty pisze: „W tej księdze chcę przedewszystkiem stać przed 
samym sobą w prawdziwem świetle. Pragnę się oczyścić 
z błędów i grzechów, które w swem życiu popełniam wzglę­
dem innych”. Otto Braun (3a) pisze jako chłopiec czterna­
stoletni: „Książkę tę (pisałem), by zdać sobie rachunek, aby 
być zupełnie rzetelnym — względem siebie”.

Nie zapominajmy jednak, że tego rodzaju młodociane 
zienniki, pisane z wyraźnym zamiarem samopoznania i sa­

mowychowania, naogół poprzedza już pewne odchowanie 
przez innych. Bardzo rzadko się zdarza, aby takie pragnie­
nie prawdy utorowało sobie niejako samo z siebie drogę do 
zwycięstwa. Tak więc znów musimy uwzględnić wyniki po­
przedzającego wychowania heteronomicznego, chcąc prze­
prowadzić autonomiczne. Zagadnienie samowychowania 
przedstawiałoby się tedy rozpaczliwie, gdyby człowiek nie 
posiadał środka na to, aby samowychowanie do pewnego 
stopnia — przeforsować.

Każdy, choćby najmniejszy nawet, obowiązek, w imię 
torego — aby go t r w a l e  wypełniać — w sposobnej 

chwili dobrowolnie „wiązać” się dajemy, jest znakomitą po­
mocą przy samowychowaniu charakteru. To dobrowolne 
przyjęcie na siebie obowiązku, to zaciągnięcie zobowiązań 
względem osób trzecich nie jest też narażone na równie za­
ciętą walkę w duszy naszej, jak powstrzymywanie zagraża­
jącego naszemu charakterowi czynu, do którego pcha nas 
przemożna jakaś skłonność. Wystarczy niewiele aktów do­
wolnej uwagi, aby w godzinach równego usposobienia du­
chowego zgodzić się na objęcie obowiązku. A jeśli to się raz 
stało, wówczas człowiek jako - tako wychowany czuje się 
na zawsze albo choć na dłuższy czas zmuszony czynić zadość 
swej powinności — dla własnego dobra.

185 —

Wszelkie gatunki dobrowolnych związków, mających 
cele sportowe, higjeniczne, gospodarcze, polityczne, nauko­
we, artystyczne,'religijne, a nawet rozrywkowe, są zatem 
dziedzinami samowychowania, i to tern bardziej, im wyższy 
jest cel danego stowarzyszenia oraz im bardziej korzysta 
ono z sił do pracy każdego ze swych członków. Co więcej, 
można chyba powiedzieć, że jeśli posiadamy dziś dobra kul­
turalne w sferze moralności, w części niemałej zawdzięczać 
je należy zobowiązaniom, które różnorodne dobrowolne 
związki ludzkie, a nie naostatku i związek państwowy, wło­
żyły na jednostki, obdarzone charakterem.

Cóż to jednak czyni wolny związek pracy tak zdatnym 
do autonomicznego wykształcenia charakteru moralnego ? 
Nic innego, jak to, że musi on niechcący rozwijać siły mo­
ralne, ażeby osiągnąć cele oraz interesy, które połączyły je­
go członków. Tam, gdzie związek pracy tego nie czyni, musi 
on się rozwiązać lub też być jedynie pozornym związkiem. 
Nawet w wypadku najprostszym, kiedy dwaj ludzie są po­
łączeni poto tylko, aby codziennie przenosić w s p ó l n e  
ciężary, musi w każdym z nich, choć nie było to zamierzone 
przy ich połączeniu się, wyrosnąć uczucie przychylnej 
względności w stosunku do drugiego, o ile drobna ta spo­
łeczność ma się nie rozpaść. Organizacja stowarzyszeń, 
związków zawodowych, bractw nie zdoła w pełni osiągnąć 
swych celów etycznie neutralnych, jeżeli się nie pogłębi obu­
dzona przez związanie się ze sobą siła moralna danego sto­
warzyszenia, związku zawodowego czy bractwa. Zapewne, 
łączenie się w wolne związki pracy płynie dość często z po­
budek egoistycznych. Lecz gdy związek jest już zawarty, 
nie może on się utrzymać, a tern mniej rozwijać, jeśli nie 
wznoszą się zeń motywy altruistyczne, przyczyniając się do 
rozwoju charakteru członków. Stosuje się to nawet do związ­
ku pracy o celach niemoralnych. Banda złodziejska nie może



186

trzymać się razem, jeżeli przynajmniej pomiędzy jej człon­
kami nie nabrały znaczenia pewne wpływy wychowawcze. 
Opryszek, który w godzinie niebezpieczeństwa naraża na 
szwank swe życie dla herszta, nie jest jedynie wymysłem 
baśniowym. Siła wychowawcza stoi, rzecz prosta, tern wy­
żej, im wyższe wartości zrodziły daną społeczność pracy, 
przyczem przyjmujemy, że chodzi istotnie o związki pracy, 
t. j. że każdy członek jest świadom zadań związku i bierze 
udział w ich rozwiązywaniu. Gdzie to się nie dzieje, pozo­
stają one, oczywiście, li tylko związkami o pewnych celach, 
pozbawionemi działania wychowawczego; co więcej, rozpa­
dają się, gdy tylko pozwolą na to okoliczności.

Tak oto doszliśmy do jednego z głównych punktów 
w ł a s n e g o  opiekowania się charakterem. Całe samo­
wychowanie, o ile i w jakim stopniu jest ono wogóle moż­
liwe, zyskuje swą planową stałość jedynie tylko przez to, 
że stosownie do naszych skłonności moralnych — bez jakie­
gokolwiek względu na własną naszą osobę — poświęcamy 
się obcej, cudzej sprawie: czystemu służeniu prawdzie, sztu- 
ce, religji, wychowaniu, służeniu społeczności państwowej, 
służeniu cierpiącej cieleśnie lub psychicznie, materjalnie lub 
duchowo ludzkości. Lecz tylko c z y s t a  służba wywiera 
wpływ samowychowawczy. Kto jest rzetelny, bo nęcą go 
laury, kto tworzy w dziedzinie sztuki, bo łechce go poklask, 
kto służy państwu, gdyż otrzymuje tytuły i ordery oraz awan­
suje, kto jest jedynie urzędnikiem, nie zaś s ł u g ą  pań­
stwa, ten zapewne może być bardzo pożyteczny i stworzyć 
wartości dla ludzi, ale charakteru swego nie wspomoże wła- 
snemi dziełami.

Wielkie niebezpieczeństwo, właściwe czasom wytężo­
nego rozwoju materjalnego, tkwi w silnej ogólnej skłonności 
do gonitwy za posiadaniem zewnętrznem, skłonności, którą 
czasy takie budzą we wszystkich ludziach. Jeżeli wychowa­

187 —

nie charakteru w naszych szkołach, zwłaszcza w średnich 
i wyższych, które mają dostarczyć przewodników narodu, nie 
powiększy równocześnie posiadania wewnętrznego, w takim 
razie los nasz jest przesądzony. Dlatego też powitałem to 
żywo, że w ciągu ostatnich dziesięcioleci powstały w naszych 
uniwersytetach — obok dawnych stowarzyszeń, burszenszaf- 
tów i związków naukowych — nowe organizacje, które po- 
części służą samodzielnemu zarządzaniu sprawami studenc- 
kiemi, poczęści zaś innym celom użyteczności powszechnej. 
Każda z tych społeczności pracy, gdzie jednostka bierze 
udział istotny i czynny, staje się przecież z konieczności szko­
łą charakteru moralnego. Jak daleko sięga działanie tej szko­
ły, to, naturalnie, zależy od tego, jaki duch napełnia dany 
związek studencki. W Uniwersytecie Harvardzkim w Bosto­
nie, najstarszej i najsłynniejszej wszechnicy Stanów Zjedno­
czonych Ameryki Północnej, znalazłem w czasie mych odwie­
dzin jesienią r. 1910 nowe urządzenie, służące pieczy nad 
charakterem przez samowychowanie. Dotychczas imatryku- 
lowało się na tym uniwersytecie 600 — 700 nowych studen­
tów rocznie. Opiekę nad pomyślnym rozwojem umysłowym 
i moralnym nowowstępujących komitet senjorów zdawał 
bezpośrednio na starsze semestry w ten sposób, by zawsze 
trzech lub czterech młodszych otrzymywało przydzielonego 
im doradcę z koła studentów, posiadających już stopień aka­
demicki. Widzimy, jak dawny stosunek pomiędzy „fuksem 
przybocznym” a „burszem przybocznym” znów się tutaj wy­
łania, lecz ożywiony nowym duchem, duchem odpowiedzial­
ności starszego za rozwój umysłowy i moralny młodszego.

W którąkolwiek, zresztą, stronę spojrzymy, okaże się, 
iż wszelkie zespoły ludzkie, które nie dążą do zysku materjal- 
nego, ani też nie stawiają sobie celów wręcz niemoralnych, 
są nader celowemi środkami skutecznego samowychowania 
charakteru. Wymagają bowiem od jednostki ofiar na rzecz



188

całości. Wówczas nawet, gdy do społeczności pracy pierwot­
nie doprowadziły może próżność, ambicja albo jedynie po­
pęd towarzyski, ziszcza się błogosławieństwo wspólnej pra­
cy, o ile tylko zbiorowy cel zespołu jest moralnie wartościo­
wy, a większość członków ożywia duch tego zbiorowego ce­
lu. Albowiem pod łagodnym przymusem działalności, zwró­
conej ku wspólnym celom, dość często następuje zmiana mo­
tywów, tak iż stałą pracę, którą zrazu objęliśmy z pobudek 
interesownych, możemy wkoricu polubić dla niej samej i od­
tąd prowadzić ją chętnie dalej. C z y  oraz j a k  p r ę d k o  
nastąpi ta zmiana motywów, to poczęści zależy od predyspo­
zycji i uprzedniego wychowania jednostki, ale poczęści też 
od tego, jakie szlachetniejsze, moralnie bardziej wartościowe 
w y n i k i  p o b o c z n e  pojawią się równocześnie z ce­
lem, pierwotnie zamierzonym, oraz jak dalece te wyniki po­
boczne znajdą oddźwięk w duszy człowieka. To jednak, ż e 
ta zmiana motywów jest sama przez się zjawiskiem normal- 
nem, pozostaje w związku z istotą duszy naszej. Wzrost 
kultury ludzkiej byłby bez tej zmiany bodajże nie do po­
myślenia. W u n d t w różnych miejscach zwraca uwagę 
na owo zjawisko, które on ujmuje w pojęciu „heterogonji ce­
lów”, a wedle którego wraz z postępem kultury ludzkiej — 
niejako same z siebie — cele zmysłowe są zastępowane przez 
niezmysłowe, samolubne przez bezinteresowne. Tkwi to 
w istocie świadomości, że w przebiegu jej rozwoju stopnio­
wo występują obie wielkie normy „syntetycznego przekła­
dania (4), które każą nam: w o l ę ,  z w r ó c o n ą  ku  
w a r t o ś c i o m  o s o b i s t y m ,  s t a w i a ć  w y ­
ż e j  o d  w o l i ,  s k i e r o w a n e j  do  w a r t o ­
ś c i ,  z a l e ż n y c h  o d  p r z y g o d n e g o  s t a -  
n u, oraz — w o l ę ,  z w r ó c o n ą  k u  w a r t o ­
ś c i o m  n i e s a m o l u b n y m ,  o c e n i a ć  w y ­
ż e j  o d  w o l i ,  s k i e r o w a n e j  d o  w s z e l ­

189 —

k i e j  w a r t o ś c i  s a m o 1 u b n e j. Ten odzywający 
się w nas boski głos sprawia, że charaktery o kierunku mo­
ralnym powstają również z organizacyj takich społeczności 
pracy, które miały pierwotnie zamierzenia neutralne pod 
względem etycznym.

Kiedy ludzie wreszcie zrozumieją, że charakter mocny, 
o kierunku moralnym większą ma wartość również dla jed­
nostki, nietylko dla ogółu, niż sama jeno wiedza, — wów­
czas i nasze organizacje szkolne przy wychowywaniu cha­
rakteru posługiwać się będą w szerszym zakresie środkiem, 
który zwykłem nazywać „społecznością pracy”. Wtedy bę­
dziemy mieli więcej ludzi, którzy nietylko w i e d z ą ,  co 
to jest charakter, ale sami go p o s i a d a j ą ,  ludzi, których 
wola, prowadzona przez jasny rozsądek, nie ugina przed ni­
kim karku dla zewnętrznych zaszczytów i wygodnego ży­
cia, lecz których wierność i zgodność z samym sobą jest 
najpotężniejszym motywem ich czynów. Do jakiego oni na­
leżeć będą obozu politycznego, religijnego, artystycznego 
czy naukowego, jest naogól rzeczą obojętną. Szczęśliwy 
ten kraj, który w k a ż d y m  obozie posiada możliwie 
wielką liczbę ludzi z charakterem!



C z ę ś ć  c z w a r t a  

UWAGI, DODATKI I OBJAŚNIENIA



Do 1.

1) Wyraz „charakter” został przejęty bezpośrednio z grec­
kiego charakter, - eros (coś wyrytego, wyciśniętego, oznaka, znamię, 
cecha). Wyprowadzono go z czasownika charasso (przez pocieranie 
albo krzesanie ostrzyć, czynić śpiczastem, nasiekać). Z wyrazem 
tym pozostaje również w związku łaciński wyraz „acuo” (ostrzyć) 
i niemiecki „kerben” (karbować). W pierwiastkach bowiem guttu- 
ralnych (tylnojęzykowych), jak np. cha, głoskę gutturałną w jednym 
języku nasadza się zprzodu, w innym ztyłu (cha — ac w łacinie), 
zależnie od tego, czy samogłoskę wymawiamy przy wdechu, czy wy­
dechu (Por. słownik grecko-niemiecki Bensełera).

2) W i l h e l m  Vo 1 k m a n n mówi w swej książce 
p. t. „Lehrbuch der Psychologie vom Standpunkt des Realismus”, wyd. 
przez prof S. C. Corneliusa (1895), t. II: „Wolność psychiczna, o ile 
jest trwałą właściwością podmiotu względem całej klasy chceń, na­
zywa się „rysem charakteru”, a gdy rozciąga się na całe chcenie, 
zwie się „charakterem”.

3) W. Vo 1 k m a n n, jak wyżej, str. 504.
4) J. Fr. H e r b a r t „Allgemeine Pädagogik”, wyd. Sall-

wiirka (1896), str. 222. — Przekład polski T. Stery p. t. „Pedagogika 
ogólna”. [W przekładzie tym, odpowiednio zmienionym, podano nie­
które cytaty z Herbarta w książce niniejszej]

5) J. Fr. H e r b a r t, j. w. str. 221.
6) J. Fr. H e r b a r t, j. w., str. 234.
7) Th. R i b o t „Sur les diverses formes du caractère” .

Revue philosophique 1892, str. 489.
Charakter — jego pojęcie 1 wychowanie 13



194

8) A. S c h o p e n h a u e r, Sämtl. Werke, wyd. w 12 to­
mach przez R. Steinera, t. VII, r. III, str. 81. — Przekład polski 
A. Stögbauera p. t. „O wolności ludzkiej woli” (1908).

9) A. S c h o p e n h a u e r, j. w., „Grundlagen der Moral”, 
t. VII, str. 207. — Przekł. polski Z. Bassakówny p. t. „Rozprawa kon­
kursowa o podstawie moralności” (1901).

10) A. S c h o p e n h a u e r, j. w., „Fragmente zur Ge­
schichte der Philosophie”, t. VIII, str. 138.

11) Th. E l s e n h a n s ,  „Charakterbildung” (1908), 
str. 10 — 15.

12) Moja „Theorie der Bildung”, wyd. II (1928), str. 70—73.
13) „Theorie der Bildung”, wyd. II, str. 9.
14) E. D ü r r ,  „Ethik” (1909), str. 86 — 91.
15) Ed. S p r ä n g e  r, „Lebensformen”, wyd. II, 

str. 109 — 248.
16) Th. E l s e n h a n s ,  j. w., str. 83.
17) Por. w tej sprawie również w wyd. II-iem mojej „Theorie 

der Bildung”, str. 20, urywek o cechach konstytutywnych wykształ­
cenia, lit. d) i e).

18) Emil L u c k a ,  „Das Problem einer Charakterologie”. 
Archiv für die gesamte Psychologie, t. II, str. 236 n.

Do II.

1) Do badań tego rodzaju należą przedewszystkiem:
A. B a i n ,  „Study of character”, (1861).
F. S c h l e i e r m a c h e r ,  „Psychologie”, wyd. 1862.
Jul. B a h n s e n ,  „Beiträge zur Charakterologie”, (1867). 
Chr. S i g w a r t, „Unterschiede der Individualitäten”, (1881); 

zawarte w „Kleine Schriften”, wyd. II (1889).
Następują badania Francuzów:
T h .  R i b o t, „Sur les diverses formes du caractère” (1892). 

Rev. phil. t. 32, str. 480—500. Również w rozdziale XII „Psychologie 
des sentiments”, (1896). — Przekł. pol. K. Okuszki p. t. „Psychologja 
uczuć”, (1901).

A. P a u 1 h a n, „Les Caractères”, (1894).
A. F o u i l l é e ,  „Tempérament et Caractère”, (1895).

L. M a n o u v r i e r ,  „Les Tempéraments”. Revue mensu­
elle de l’école d’anthropologie de Paris (1896 i 98).

Ch. R i b e r y, „Essai sur la classification naturelle des ca­
ractères, (1902).

Odtąd pojawia się coraz więcej prac autorów niemieckich:
A. H u t h e r, „Grundzüge der allgemeinen Charakterolo­

gie”, (1910).
L. K 1 a g e s, „Prinzipien der Charakterologie”, (1910).
C. G. J u n g ,  „Psychologische Typen”, (1921).
W. J a e n s c h, „über psychische Konstitution”, (1920).
J- R- J a e n s c h, „Über subjektive Anschaungsbilder” 

(1922).
E. K r e t s c h m e r ,  „Körperbau und Charakter”, (1922).
E. U t f t z, „Charakterologie”, (1925). Również pouczająca 

rozprawka w dziele zbiorowem Emila S a u p e p. t. „Einführung in 
die Psychologie”, (1928).

F. K ü n k e I, „Einführung in die Charakterkunde”, (1928).
A. A d l e r ,  „Menschenkenntnis”, wyd. II, (1928).
Dobry przegląd prac Klages’a, Künkel’a, Adler'a, Utitz’a i kil­

ku innych niewymienionych tutaj autorów niemieckich wraz z kry­
tyką ich systemów dał Otto T u m 1 i r z w dziełku swem p. t. 
„Probleme der Charakterologie”, (1928).

2) Por. moją „Theorie der Bildung”, ks. I, r. I.
3) Paul N a t o r p, „Sozialpädagogik”, (1899), str. 63.
4) Przewaga krwi tworzyła sangwinika, żółci — choleryka, 

czarnej żółci — melancholika, śluzu — flegmatyka.
5) Por. E. K r e t s c h m e r ,  j. w., str. 188.
6) L. M a n o u v r i e r, j. w., t. VI, str. 425 n. i t. VIII, 

(1898), str. 169 n.
7) A. F o u i 1 1 é e, j. w., str. 15 — 27.
8) A. F o u i 1 1 é e, j. w„ str. 9.
9) A. F o u i 1 1 é e, j. w., str. 20.

str 6 6 ^  F S c h l e i e r m a c h e r ,  „Psychologie”, (1862),

^  S t e r n ,  „Über die Psychologie der individuellen
ifferenzen , (1900). Schriften der Gesellschaft f. psych. Forschung 

(zesz. 12, r. XIII).
12> F- S c h 1 e i e r m a c h e r, j. w„ str. 305.
13) F. S c h 1 e i e r m a c h e r, j. w., str. 209 i 307 — 11.

—  195  —



196

14) F. S c h 1 e i e r m a c h e r, j. w., str. 479.
15) Jul. B a h n s e n ,  „Beiträge zur Charakterologie”, 2 tomy, 

(1867).
16) Max S c h e 1 e r, „Der Formalismus in der Ethik”, 

(1921), str. 27.

Do III.

1) Th. R i b o t, „Sur les diverses formes du caractère” 
j. w., str. 480 — 500. Obok pracy Ribot’a należy jeszcze przede- 
wszystkiem wskazać na rzecz Paulhan’a p. t. „Les caractères”, (1902).

2) Th. R i b o t, j. w., str. 483 i 4.
3) Th. R i b o t, j. w., str. 484.
4) Chr. S i g w a r t, j. w., str. 213 — 259.
5) A. F o u i l l é e ,  „Tempérament et Caractère, selon 

les individus, les sexes et les races”, (1895).
6) A. F o u i I 1 é e, j. w., str. 136.
7) Zwrócił na to również uwagę O. T u m 1 i r z, j. w., 

str. 61.
8) E. U t i t z we wspomnianej rozprawie, zawartej w dziele 

zbiorowem E. Saupë’ go, str. 421.
9) C.G. J u n g, j. w., str. 8 — 12.

10) C. G. J u n g ,  j. w., str. 623 i 642. Jung używa wyrazów 
„racjonalny” oraz „irracjonalny” nie w znaczeniu potocznem, lecz 
w odpowiadającem dosłownie wyrazowi „ratio” (rozum), przyczem 
traktuje rozum jako nastawienie, którego naczelną zasadą jest kształ­
towanie myślenia, odczuwania i postępowania zgodnie z wartościami 
przedmiotowemi.

11) C. G. J u n g, j. w., str. 624 — 628.
12) C. G. J u n g ,  j. w., str. 641.
13) C. G. J u n g ,  j. w., str. 182 — 189. — Również

i K r e t s c h m e r  oświadcza, że Schiller w swem rozróżnieniu 
poezji „naiwnej” i „sentymentalnej”, równie jak „popędu materjal- 
nego i formalnego” — z nieomylną intuicją i precyzyjną zdolnością 
do tworzenia pojęć wypracował mnóstwo rysów, które odróżniają od 
siebie cyklotymiczne i schizotymiczne temperamenty artystów 
(Kretschmer, j. w., str. 166).

14) O. K r o h, „Psychologie des Grundschulkindes”, (1929), 
str. 302 —5.

197

Do IV.

1) John D e w e y, „Moral Principles in Education”, (1909), 
r. V, str. 49 — 52. Przekł. poi. W. Hofmana p. t. „Zasady moralne 
w wychowaniu”, (1921).

2) T h e o p h r a s t i  C h a r a c t e r e s ,  recensuit 
Hermanus Diels. Oxonii e Typographea Clarendoniana. (Tłum. niem. 
Tow. Filolog, w Lipsku, 1897).

[2a) Gottfried K e l l e r ,  „Die Leute von Seldwyla” (1856, 
1874).. — W przekł. pol. S. Frycza i A. Toma ukazały się z tego 
cyklu nowele następujące: „Pankracy Dąsacz”, „Romeo i Julja na 
wsi”, „Pani Reguła i jej benjaminek”, „Trzej sprawiedliwi grzebie- 
niarze” i „Kotek Lusterko”, (1920 — 23).]

3) W. D i 1 t h e y, „Beiträge zum Studium der Individuali­
tät”. Sitzungsberichte d. Kgl. preuss. Akademie der Wissenschaften, 
(1896).

4) Andreas L e i s s n e r, „Die platonische Idee von den 
Seelenteilen nach Entwicklung, Wesen und Stellung innerhalb der 
platonischen Philosophie”, (1909).

5) Por. też twierdzenie H e r b a r t ’ a o walce indywidual­
ności z charakterem, j. w., r. I, str. 39.

[5a) J. W. G o e t h e ,  „Faust" I. — Przekł. poi. A. A. Kra­
jewskiego, przejrz. i uzupeł. przez A. Toma, (1921), str. 55.)

Do V.

1) W. Vo 1 k m a n n, j. w., definjuje wolę w sposób na­
stępujący: „Przez przeniesienie pożądania z celu na środek i przez 
zależne od tego zahamowanie pierwotnego pożądania wiąże się z niem 
sąd, dotyczący jego osiągalności na określonej drodze. Pożądanie, 
które w ten sposób zdoła przewidzieć swe zaspokojenie, nazywamy 
c h c e n i e  m”. (Por. tam zresztą również obszerne uwagi o różni­
cach pomiędzy pożądaniem a chceniem, str. 453, uw. 4). — Por. też: 
William J a m e s ,  „Psychology” (1905), str. 415, 449.

2) Oskar M e s s m e r sprzeciwia się stanowczo utożsa­
mianiu woli z uwagą. (Por. „Grundzuge einer allgemeinen Pada-



198
gogik und moralische Erziehung” (1909), t. I, str. 60 n.). Twierdzi 
on nawet, że wola równie jak uwaga nie są świadomemi zjawiskami 
psychicznemi (str. 62). — Wbrew temu wskazuje William J a m e s  
(j. w., str. 450) na to, że „wysiłek uwagi jest jądrem woli”. James 
ma tutaj naturalnie na myśli uwagę d o w o l n ą .  Nie jest ona 
faktycznie niczem innem, jak pojawiającem się ciągle pragnieniem 
zatrzymania wyobrażenia, które nam nieustannie chce się wymknąć, 
albo też — pójścia za biegiem myśli, która nie zdoła nas zaintereso­
wać. Natomiast uwaga mimowolna jest jedynie popędem nieświado­
mym, wynikającym z żywych postrzeżeń lub wyobrażeń oraz ich 
uczuć intelektualnych, religijnych, estetycznych, politycznych, socjal­
nych, a który wskazuje przebiegowi świadomości określone, od niego 
samego niezależne drogi. Oba rodzaje uwagi przebiegają w t e j 
s a m e j  świadomości częstokroć obok siebie, jak się zdaje, w spo­
sób przerywany; możemy tak zwaną p o d z i e l o n ą  uwagę 
wcale dobrze zaobserwować, wtedy mianowicie, gdy po intensywnem 
zajmowaniu się trudnem zagadnieniem teoretycznem dla wypoczynku 
zabieramy się do innej, częściowo lub całkowicie praktycznej czyn­
ności. Po wytężonej wielogodzinnej pracy myślowej w pewnej chwili 
zagrałem Fantazję f-moll Szopena. Moja uwaga dowolna musiała 
ciągle być zwrócona na czytanie nut i ruchy palców (t. zn. musia­
łem ciągle mieć „chęć grania”), podczas gdy dawny bieg myśli 
w związku z poprzednią pracą toczył się dalej, a przytem wcale nie 
nasycony, lecz szukający. Od czasu do czasu, w miejscach szcze­
gólnie trudnych, dawny prąd się przerywał, by zjawić się znów za­
raz potem, a nawet by wytworzyć nową myśl w czasie, gdy gra 
palców trwała dalej. Sądzę, że tutaj wyraźnie zaobserwowałem 
charakter popędowy energji psychicznej żywych wyobrażeń, wzbu­
dzonej przez poprzedzającą pracę duchową. Nagle dłuższe jakieś 
miejsce wywołało silniejsze uczucia muzyczne; moja uwaga dowolna 
stała się zbyteczna; obudzone uczucie muzyczne zagnało całą moją 
uwagę na drogi, wskazane przez Szopena, nuty zaś ideomotorycznie 
wprawiły w ruch palce, aby nadać wyraz uczuciom.

3) H e y m a n s, „Einführung in die Ethik”, (1914), str. 39.
4) Por. moją „Theorie der Bildung”, wyd. II, str. 155.
5) Niemal jednogłośnie stwierdzili kierownicy szkół ludo­

wych w Monachjum wybitny wzrost uwagi dzieci ubogich, kiedy im 
podawano bezpłatnie ciepłe śniadania, po uczęszczaniu przez nie 
dotychczas naczczo na lekcje przedobiednie.

199
6) Por. też: V o l k m a n n ,  j. w., str. 457, gdzie on w hi- 

storji rozwoju każdego chcenia rozróżnia trzy okresy: zastanowie­
nie się, rozważenie, postanowienie.

7) V o 1 k m a n n, j. w., t. II, str. 506.
8) Williartl J a m e s ,  j. w., str. 452.

Do VI.

1) John D e w e y, „How we think” (1910).

Do VII.

1) A. F o u i 1 1 e e, j. w., str. 136.
2) A. F o u i 1 1 e e, j. w., str. 110, przytacza wprost żywy 

przykład Kanta przeciwko twierdzeniu Ribofa, wedle którego inte­
ligencja (a tern samem wiążąca się z jej ideami wzruszalność) nie 
ma być podstawą zadatku charakteru. „Czy dlatego, że Kant” , 
powiada on, „codzień o tej samej godzinie odbywał przechadzki wśród 
alej Królewca, miałby on być pozbawiony subtelności? On, który na 
wiadomość o okropnych czynach rewolucji francuskiej zawołał: Nunc 
dimitte servum tuum, Domine! (Teraz odpuść sługę Swego. Panie!), 
czy był pozbawiony woli, on, który życie swoje strawił, by zbadać 
podstawy najwyższej moralności, a który nigdy ani w rzeczach wiel­
kich, ani w drobnych nie oddalił się od reguły, którą sam sobie prze­
pisał? On, który, że przytoczę jeden tylko przykład, z najgłębszym 
zmysłem religijnym łączył pogardę dla wszelkiego rodzaju zabobonu,, 
on, który, ożywiony wiarą, że każdy człowiek we własnej piersi ma 
swego prawodawcę, sędziego i kapłana, ani razu nie przekroczył wrót 
świątyni, którą jego koledzy uniwersyteccy zwiedzali z urzędu?”

3) Por. wyborną rozprawę Alojzego F i s c h e r a  p. t. 
„Gesichtspunkte und Methoden der psychologischen Analyse der 
Schülerindividualitäten” (Archiv für Pädagogik, 1913 i 1914).

Do VIII.

1) O pojęciu „Synoesis” por. moją „Theorie der Bildung”, 
wyd. II, str. 173 i 351.



200
2) Prof. Dr. E. O o 1 d b e c k: „Die geozentrische Lehre 

des Aristoteles und ihre Auflösung”. Wissenschaftliche Beilage zum 
Jahresbericht des Louisenstädtischen Gymnasiums za Berlin, (1911).— 
Por. w związku z tern piękną sentencję Ottona L u d w i g ’a:

„Rzeczy największych nie stworzyła z m y ś l n o ś ć ,  
Ale p r o s t o t a ,  co siebie niepomna, —
A przyglądała się zboku r o z w a g  a”.

Do IX,

1) Wszystkie podane w tym rozdziale cytaty pochodzą ze 
zbioru dziel Herbarta, wyd. przez Sallwürka, ed. VI (Bibliothek pädag. 
Klassiker, hrsg. von Friedr. Mann, Langensalza).

2) Por. moją „Theorie der Bildung” ed. II, 1928, str. 259—305.
3) Jahrb. f. wissenschaftl. Pädagogik, t. XLV, str. 97—127.

Do X.

1) Por. moją „Theorie der Bildung”, ed. II, 1928, str. 71.
2) Alois F i s c h e r ,  j. w., 1914.
3) Hermann S c h w a r z ,  „Das sittliche Leben” (1901), 

str. 306 n.
4) William J a m e s ,  j. w., str. 228.
5) Phil. H o e r d t, „Vom Sinn der Schule”, (1924), str. 19.
6) Według G a 1 t o n ’ a na miljon osób przypada 838140 

średniaków pod względem duchowym. Z pozostałych 161860 ludzi 
jedna połowa leży powyżej przeciętności, druga —• poniżej. W pier­
wszej połowie jest około 250 ludzi, których można nazwać nadzwyczaj 
zdolnymi, genjuszami; w drugiej jest tyluż, wogóle niezdolnych do wy­
chowania. (Por. w związku z tern: O t t o  A m m o n ,  „Gesell­
schaftsordnung”, ed. III, 1900, lub Max von G r u b e r  „Fortpflan­
zung, Vererbung und Rassenhygiene”, 1911, str. 74).

Do XL

1) Lew N. T o ł s t o j ,  „Pädagogische Schriften”, 2 L, 
wyd. R. Löwenfelda, Jena 1907. Szkoła w Jasnej Polanie nie była by­
najmniej szkołą w znaczeniu zachodnio-europejskiem. Przy swych

—  201
czterech nauczycielach i przeciętnie 30 — 40 uczniach, z których też 
zawsze kilku mieszkało razem z nauczycielami, była ona — co do 
sposobu postępowania — zasadniczo rodzajem rodziny. Zresztą, szko­
ła ta istniała, jeśli mnie pamięć nie myli, tylko trzy lata, „ponieważ 
przez ten czas dzieci już nauczyły się wszystkiego, co im było po­
trzebne”.

2) Ellen K e y, „Das Jahrhundert des Kindes” (1902), str. 
112. — Przekł. poi. I. Moszczeńskiej p. t. „Stulecie dziecka”, wyd. III, 
(1928).

3) Maria M o n t e s s o r i ,  „II metodo della Pedagogia 
Scientifica” (1909), str. 63—79.

Do XII.

1) John D e w e y, „Democracy and Education” (1920); „My 
Pedagogie Creed” (1897), przekł. niem. R. Prantl’a w „Zeitschr. für 
christliche Erziehungswissenschaft”.

2) Por. moją „Theorie der Bildung”, str. 451-—4.
3) Na dwu aktualnych przykładach szkolnych postaram się wy­

łożyć znaczenie dla rozwoju charakteru obu tych żądań, a więc — 
uwzględniania sity wytwórczej dziecka oraz różnorodności i swobody. 
Powszechnie przyjęty sposób n a u c z a n i a  w y p r a c o w a ń  
w naszych szkołach ludowych i wyższych ani naogól nie odpowiada 
wrodzonym skłonnościom dziecka do tworzenia z własnego popędu, 
ani też nie nastręcza dostatecznego bogactwa stosunków. Przez lata 
całe każe się dzieciom naśladować, przerabiać, rozszerzać, zwężać 
zmyślone opowiadania, sporządzać opisy rzeczy, które one ledwie wi­
działy, a cóż dopiero — przeżyły. Metodyka szkolna zwraca się tutaj 
przedewszystkiem do popędu naśladowczego. Nie przeczę, że można 
w ten sposób osiągnąć pewną zewnętrzną formę przedstawienia da­
nej treści, wprawdzie nie samodzielną, ale bądź co bądź użyteczną. 
Lecz dla urobienia charakteru nie uzyskuje się przez to nic prawie. 
Nie wspomaga się popędu dziecka, pragnącego możliwie jasno i praw­
dziwie wyrazić to, co żyje w niem samem. Nie jest ono zmuszone do 
pasowania się z sobą, nie musi, co więcej — nie może wcale osobi­
stych swych myśli badać i ważyć ze względu na ich słuszność. Albo­
wiem nie przeżyło przecież nic, coby mu nasunęło myśli; odtwarza tyl­
ko cudze myśli w formie przekazanej. Najdrobniejsze prawdziwie wła­
sne przeżycie, które nauczy się ono wyrazić na piśmie w dwunastu



—  202 —

wierszach sumiennie, wiernie i z możliwą zwięzłością, przydałoby się
0 wiele lepiej, niż całe tuziny naśladowanych opowiadań. Niezmierna 
różnorodność przeżyć dziecka nastręczałaby obfite możliwości pracy
1 dopomogłaby rozwojowi nietylko jego stylu, ale również jego siły 
sądzenia, jego szczerości i rzetelności, jego konsekwencji w badaniu, 
a tern samem — i rozwojowi jego charakteru.

Tymże brakiem dotknięte było n a u c z a n i e  r y s u n k u ,  
które w ciągu przeszło całego pokolenia panowało w naszych szko­
łach. Przerysowywanie starożytnego ornamentu lub którejkolwiek jego 
części to nic innego, jak naśladowanie form, a przytem form bardzo 
oderwanych,- które całe generacje ludzi niegdyś powoli rozwinęły ze 
świata swych osobistych doświadczeń. Wrodzony popęd dziecka do 
działania tutaj znów nie ma sposobności do tego, by o własnych si­
łach dobijać się prawdy i przedstawiać ją objektywnie dla innych, jak 
wówczas, gdyby dziecko to miało tylko odtworzyć, przypuśćmy, latar­
nię uliczną, którą widziało przed niedawnym czasem. Skrupulatnie 
ścisłą prawdę, do której zmusza je reprodukowanie ornamentu, inni 
mu przepisali w formie niezmiennej. Dla ucznia, który musi jedynie 
naśladować formy cudze, a przytem, jak w danym razie, dla niego 
niezrozumiałe, jest w większości wypadków zamknięta droga do 
wszelkiego autonomicznego kształcenia charakteru, droga, zaczynają­
ca się od odczucia jakiejś rzeczy, przechodząca do zastanowienia się 
nad nią i przemyślenia jej, tern samem zaś do duchowych zapasów 
z samym sobą, osiągająca postanowienia woli i wreszcie przejawia­
jąca się w czynach, które tedy własny sąd ocenia jako dobre lub złe, 
szczere lub nieszczere, sumienne lub powierzchowne, prawdziwe lub 
nieprawdziwe.

Właściwy kunszt metodyczny nauczyciela polega na doprowa­
dzeniu dziecka do tego, by się nie zadowalało każdem graficznie po- 
prawnem przedstawieniem przedmiotu, nawet gdy rycina uczyniła już 
ten przedmiot łatwym do poznania i dla innych, lecz aby walczyło 
z sobą i z materjałem dopóty, aż rycina przedstawiać będzie możliwie 
jak najprawdziwiej właśnie to, co z danego przedmiotu r z e c z y ­
w i ś c i e  ż y j e  w dziecku. Jeśli chodzi o sposób wyrażenia, na­
stręcza się tutaj wiele możliwości. Ale palmety greckiej dziecko wo- 
góle nie przeżywa, nie wszystko bowiem, co się widzi, przeżywa się 
też istotnie. Jedyna jest tylko możliwość prawdziwego jej przedsta­
wienia, mianowicie — jak najwierniejsze naśladowanie jej stosunków 
linijnych.

—  20 3

4) Por. książkę mą p. t. „Begriff der staatsbürgerlichen Er­
ziehung”, wyd. 6-e (1929), rozdz. VI.

Do XIII.

1) Por. moją książkę p. t. „Autorität und Freiheit”, wyd. 4-e 
. (1924), str. 31.

2) Por. moją książkę p. t. „Begriff der Arbeitsschule”, wyd. 
7-e (1928), rozdz. III. — Przekł. poi. A. Kierskiej p. t. „Pojęcie szkoły 
pracy” (1926).

3) Charlotte B ü h 1 e r, „Das Seelenleben der Jugendlichen”, 
wyd. 2-ie, (1923).

3a) Otto B r a u n ,  „Aus den nachgelassenen Schriften eines 
Frühvollendeten” (1920).

4) Hermann S c h w a r z ,  „Das sittliche Leben” (1901), 
str. 42.



SPIS RZECZY

Str.
Przedmowa do wydania c z w a r te g o ........................  5
Przedmowa do wydania p ie rw s z e g o ........................

Część p ie r w s z a ............................................11 87

BADANIA CHARAKTEROLOGICZNE 

i.1. Znaczenie wyrazu „charakter” ........................................  13
II. Typy temperamentów i typy indywidualności w bada­

niach d a w n ie jsz y c h ............................................................  43
III. Typy indywidualności w nowszych badaniach . . 52

Część d r u g a ................................................ 69 127

PREDYSPOZYCJA DO CHARAKTERU MORALNEGO

IV. Cztery główne składniki duchowego zadatku cha-
71rakteru .............................................................................

V. Siła w o l i ......................................................................... 80
89VI. Jasność sądu ...............................................................

VII. Subtelność .................................................................... 98
VIII. Wzruszalność .....................................................................  106

IX. Pojęcie charakteru u H e r b a r t a ..................................



—  2 0 6  —

Część t r z e c ia ................................................

WYCHOWANIE CHARAKTERU MORALNEGO

X. O istocie wychowania charakteru w ogólności . . .

XI. Wychowanie charakteru w r o d z i n i e ........................

XII. Wychowanie charakteru w s z k o l e .............................

XIII. Sam ow ychow anie..........................................................

Część czwarta . .

Uwagi, dodatki i objaśnienia
E R R A T A

Str. 48 w. 11 od dołu — zamiast: rozciąga się 
powinno być: rozciąga 

Str. 50 w. 6 od dołu — zamiast: cyjności
powinno być: tywności 

Str. 51 w. 5 od dołu — zamiast: receptywność
powinno być: receptywności 

Str. 166 w. 8 od góry — zamiast: namysłu.
powinno być: nam ysłu. (4 )






