








CELOWOŚĆ W NATURZE





CELOWOSC W NATURZE
STUDYUM

P R Z  Y RODNI C Z O -F I  LOŻO FI CZ N E

napisał

KS. MARYAN M ORAW SKI T. J.

T n *r~

/ ✓  ,■ < / / £ -:

No3$ rcavTa SiEłtóajjirjae. 
U m ysł w szy stk o  ustroił. 

Anaksagoras.

P IĄ T E  NIEZMIENIONE

KRAKÓW
L. A N C Z Y C A



N A K Ł A D E M  R E D A K C Y I »P R Z E G L Ą D U  P O W S ZE C H N E G O *.



SŁOWO WSTĘPNE.

|uch ludzki, wobec rozwartej księgi przy­
rody, zaczyna od podziwu jej piękności. 
Uczucie to przejawia się w samych nazwach 

świata — xón\>.oę, mundus, ś w i a t  — w których 
zawsze brzmi coś wspólnego z ozdobą i bla­
skiem. I po tym promieniu piękna, wiążącym na 
oko niebo z ziemią, dusza płynie ku Stwórcy — 
jak ta pieśń wieszcza — pierwej uczuciem niż
rozumem:

. . . Poza wzgórzem spływa wzgórze,
Z winnic kapie bluszcz i róże.
Jednym rajem gór podnóże.
W wieczór, z rana, zwierciadlana - - 
Fala pije niebios smug,
Na wód dole, na skał czole,
Jedna piękność — jeden Bóg.

C e lo w o ść . 1



2 SŁOW O W STĘ PN E .

Kiedy znów po uczuciu przystępuje rozum, 
i pierwsze, należne sobie zdobywa miejsce, nie 
poprzestaje on na podziwianiu piękności ini- 
cyałów i miniatur tej księgi, ale chce samą jej 
treść przeczytać. Zdarza się wówczas, że czar 
tej piękności z oczu niknie — ale niknie tylko 
pozornie i do czasu; bo skoro tylko rozum parę 
tych głosek przyrody zbadał i złożył, zaraz 
wyczytuje w nich jakieś s ł o w o ,  coś racyo- 
nalnego, wyrażonego w materyi — piękność 
wyższego rzędu — którą dziś nazywają c e l o ­
w o ś c i ą .

Celowość, t. j. to przedziwne nastrojenie środ­
ków do celów, które w całej naturze się roz­
tacza, objawia umysłowi coś jemu pokrewnego, 
jakąś myśl w świecie materyalnym panującą, 
i pozwala mu tę myśl coraz głębiej śledzić 
i odgadywać.

Badanie celowości jest koroną nauk przy­
rodniczych i kluczem filozofii natury; wszystkie 
nauki, badające przyrodę, {przynoszą mu swój 
dorobek — a ono wszystkim dodaje światła i ży­
wotności b

1 >Der (teleologische) Beweis belebt das Studium 
der Natur, so wie er selbst von diesem sein Dasein



SŁOW O W STĘ PN E. 3

Są, jednakże ludzie, którzy przeczą celowości 
w naturze. Czy to już znaczy, że kwestya celo­
wości jest nierozstrzygniętą? — że wszystko za­
leży od stanowiska, na jakiem się kto postawi?

Zauważyć trzeba, że nie każda sprzeczność 
zdań między ludźmi dowodzi niedostępności 
kwestyi, o którą się spierają.

Prawdy, nie mające styczności z życiem i prze­
znaczeniem człowieka, wykluwają się i rosną 
spokojnie w ogrodzie wiedzy ludzkiej; nikt nie 
zakłóca ich normalnego rozkwitu; chyba chwi­
lowo tylko wstrząsają ich koroną namiętności 
osobiste wynalazców, albo ich przeciwników. 
Inny jest los prawd, dotyczących choć z daleka 
religijnej lub moralnej sfery. Niech jaka prawda, 
do której bądź gałęzi nauk należąca, ma naj­
lepsze za sobą dowody — niech w największej 
przedstawi się oczywistości — jeśli mieści choć 
odrobinę tego c z e g o ś  g ł ę b o k i e g o ,  co du­
szę ludzkości obchodzi, zaraz wznieci burzę, 
poruszy namiętności, nietylko prywatne lecz 
ogólnoludzkie — i odtąd pewne kotłowanie 
około tej prawdy nigdy już nie ustanie: zawsze

hat und dadurch immer neue Kraft bekommt«. (Kant,
Kritik der reinen Vernunft).

1*



4 SŁOW O W STĘ PN E.

znajdą się ludzie, którzy przeciw niej ciskać 
będą zarzuty, budować systemy, obmyśliwać 
wykręty. Rzekłbyś, iż ludzkość nigdy się około 
takich prawd nie zgadza. Ale to tylko pozór; 
w gruncie ludzkość trzyma się tych pewników 
silniej jeszcze i powszechniej niż prawd obo­
jętnych; tylko rój nielicznych lecz hałaśliwych 
przeciwników ten pozór walki wiecznie wywo- 
łuje.

Otóż i celowość przyrody, jak w swojem 
miejscu zobaczymy, zanadto blizko dotyczy wy­
sokich zagadnień ludzkości, aby się mogła za­
twierdzać bez boju. Ogół ludzkości jest fa­
ktycznie o niej przekonany. Uczeni i prostacy 
jednakowo w naturze środki i cele widzą. Ale 
obok tej afirmacyi powszechnej występują po 
wsze czasy negacye pojedynczych ludzi lub 
szkół filozoficznych.

Gdyby szło o jakąś obojętną kwestyę me­
chaniki lub historyi naturalnej, spór między 
uczonymi byłby zapewne dowodem wątpliwości 
rzeczy; ale skoro celowość ma styczność z wyż- 
szemi zagadnieniami człowieka — z góry się 
z tem liczyć trzeba, że wiecznie przeciwników 
mieć musi.

Opozycya więc i hałas około tej i każdej



SŁOW O W STĘ PN E. 5

takiej kwestyi nic jeszcze przeciwko niej nie 
przesądza. Chcąc o tem mieć zdanie, trzeba wni­
knąć w rzecz samą, zbadać racye i dowody 
obustronne, i całość przedmiotu ile możności 
objąć.

Tak uczynimy z celowością przyrody.





I .

CO TO JEST CELOWOŚĆ.

^złowiek w działaniu swojem zamierza w my­
śli pewne dobro, które c e l e m  nazywa: dla 
osiągnięcia tego dobra obmyśliwa i czyni 

rzecz zwaną ś r o d k i e m ,  przez którą do celu 
dochodzi. Rzecz ta, w zamiarze celu uczyniona, 
nosi zwykle znamiona mniej lub więcej wido­
czne swej odnośni do celu: gdy spotykamy 
domy, mosty, studnie z żurawiami, domyśli- 
wamy się, że to są rzeczy u m y ś l n i e  zrobione 
dla mieszkania, dla przedostawania się przez 
rzekę, dla czerpania wody. Czasem też znajdu­
jemy przyrządy, których celu odgadnąć nie mo­
żemy; z powodu jednak sztucznego ich układu, 
znamionującego jakąś myśl, nie wahamy się 
ich również uznać za dzieła celowe.



8 CO TO JE S T  CELOW OŚĆ.

Otóż i w przyrodzie spotykamy co krok 
utwory, noszące ten sam charakter odpowie- 
dniości do celu: znajdujemy niby jakieś domy, 
mosty, ubrania, kuchnię i śpichlerze, systemy 
sznurów i dźwigni, pompy, kanalizacye, uzbro­
jenia zaczepne i odporne, sprężyny, soczewki 
i komory optyczne, nawet telegrafy i lampy 
elektryczne — ręką natury wykonane.

Istotnie też po wszystkie czasy utrzymywało 
się przekonanie, że w naturze, niemniej jak w dzie­
łach ludzkich, panuje celowość; w tych urządze­
niach natury widziano dowód, że i one dla pe­
wnych celów utworzone zostały. Postęp umieję­
tności jako taki nie umniejsza tego przekonania, 
lecz owszem coraz więcej je potęguje i uzasadnia. 
Celowość przyrody przystępną jest dla każdego 
umysłu; ale im głębiej rozum zapuszcza się 
z pochodnią umiejętności w tajniki przyrody, 
tern wyżej piętrzy się w jego oczach, tern sze­
rzej roztacza się przed nim ta wspaniała hie­
rarchia celowych urządzeń. Każdy prostak »miar­
kuje sobie« po swojemu, że skrzydło np. jest 
stosownie do latania przyrządzone — ale uczony 
badacz przyrody wyliczy tych stosowności kro­
cie. On powie np., że przyrząd do latania mu­
siał być jak najlżejszy, przy największej po-



CO TO J E S T  CELOW OŚĆ. 9

wierzchni — i dowiedzie, że temu zadaniu za- 
dośćczyni skrzydło przedziwnym systemem piór, 
t. j. cieniutkich a mocnych rurek, w drobnym 
stosunkowo członku osadzonych, które jeszcze 
tern lżejszemi się stają, że wypełnione są powie­
trzem ogrzanem gorącą krwią ptaka. Przyrząd 
do latania, powie dalej przyrodnik, musi mieć 
jak największą siłę muskularną, żeby mocą 
uderzenia nagrodzić mały opór, jaki znajduje 
w powietrzu, a przytem nie wyczerpywać sił 
organizmu, który względnie drobnym być musi, 
żeby mógł się w przestworzu unosić — i ten 
warunek najdoskonalej spełnia skrzydło, będąc 
opatrzone w ogromny muskuł, największy 
może stosunkowo, jaki w królestwie zwierząt 
znajdujemy, a zaczepiony najkorzystniej, podług 
praw mechaniki, w grzebieniu kostnym, wysta­
jącym na mostku piersiowym, który jedynie 
ptaki posiadają. Dalej jeszcze, powie przyro­
dnik, trzeba było to skrzydło, mające chmury 
przebijać, ochronić od przemoknięcia, któreby 
lot uniemożliwiło — i na to wydziela ciało 
ptaka niezrównany jakiś pokost, który wszyst­
kie piórka powleka i nieprzemakalnemi czyni. 
Dalej wykaże on, że sam kierunek i kształt 
ruchu skrzydła, jaki ze szczególnego osadzenia



10 CO TO JE S T  CELOW OŚĆ.

jego muskułów wynika, nie jest tak prosty 
i iatwy, jak zapewne nieszczęśliwy Dedalus 
przypuszczał, ale jest mądrze obrachowany i naj­
korzystniejszy, jaki według mechaniki być może, 
dla czynności lotu.

Wszelako te wszystkie przymioty skrzydła, 
powie jeszcze nasz uczony, na nicby się nie 
zdały, gdyby cała wogóle budowa ptaka nie 
była do tejże funkcyi zastosowaną. Trzeba było 
zmniejszyć jak najbardziej ciężar jego ciała — 
i dlatego kości, co zwykle najwięcej w organizmie 
ważą, u ptaka są pustemi rurkami o cienkich 
ścianach. Trzeba było ubrać ptaka w jak naj­
lżejszą, a oraz jak najcieplejszą odzież, bo w W y ­

sokiem przestworzu zawsze panuje zimno — 
oba zaś te sprzeczne warunki iści łącznie pierze, 
w sposób niezrównany. Trzeba było spotęgować 
funkcye odżywcze, bo ilość pracy w locie, nie­
równie większa niż w chodzie i pływaniu, prę­
dzej siły wyczerpuje — i na to są w ptaku od­
powiednie przyrządy: obieg krwi prędszy — 
ciepłota wyższa — podwójne oddychanie — 
zapasy powietrza w różnych miejscach ciała 
rozłożone.

Śmiali podróżnicy, ze szczytu Czimborasso, 
gdzie sami dla rzadkości powietrza ledwo od-



CO TO JE S T  CELOW OŚĆ. 11

dychać mogli, ze zdziwieniem widzieli jeszcze 
nad sobą kondory, tak wysoko szybujące, że 
wydawały im się jak czarne punkty w prze­
strzeni. Stawiali więc sobie pytanie, jakim spo­
sobem te ptaki mogą w tak rozrzedzonej po­
wietrzni swobodnie oddychać i bujać. Otóż 
natura z góry tę trudność przewidziała. Ana­
tomia przekonała się następnie, że kondor ma 
pod osadą skrzydeł rodzaj pęcherzów, które 
przy poruszaniu skrzydeł jak miechy pędzą 
powietrze do płuc; a ponieważ, im wyżej się 
wznosi, tern częściej i mocniej uderzać musi 
skrzydłami, ażeby się w rzadszem utrzymać po­
wietrzu, przez to samo tern obficiej dostarcza 
powietrza płucom; a tak, ilością chłonionego 
powietrza proporcyonalnie nagradza jego rzad­
kość. I tym to sposobem kondor, w swym nie­
botycznym locie, ubytku powietrza w piersi nie 
czuje.

Wyliczyłem niektóre z celowych warunków 
organizacyi lotu — możnaby ich wyliczyć dużo 
więcej, a nauka, dalej postępując, jeszcze więcej 
ich zapewne odkryje. Ale to dopiero jedna fun- 
kcya jednego z rodzajów — a za nią i w związku 
z nią idzie cały świat celowych porządków. 
Wszystkie nauki przyrodnicze tern się prze-



12 CO TO J E S T  CELOWOŚĆ.

ważnie zajmują, żeby wskazać: na co ten, na 
co ów szczegół w organiźmie albo w ekonomii 
przyrody istnieje — jak tu pokarm opatrzyła 
natura, tam ochronę ważniejszych organów, tu 
broń przeciw częstszym wrogom, ówdzie spo­
soby poznawania przedmiotów — to dała na 
korzyść jednostki, owo dla zachowania gatun­
ku... »Bez celowości funkcyj, mówi Chauffard, 
niema fizyologii, albo jest ona nonsensem« *. 
Wszyscy też uczeni i nieuczeni chcąc niechcąc 
tego języka używają; wciąż im na usta i pod 
pióro cisną się przyczyny i powody celowe.

Faktem jest tedy, że cele i działalność ce­
lową — podobną do tej jaką mamy we wła­
snych czynach — przypisujemy też powsze­
chnie naturze przedsobnej. Powstaje pytanie: 
na jakiej podstawie tak sądzimy?

Pewna rzecz, że a n a l o g i a  między nie­
którymi utworami przyrody, a celowemi dzie­
łami człowieka, nakłania w wielu razach umysł 
do takiego sądu: soczewka i komora oka są tak

1 La vie. Études de biologie générale, par E. Chauf­
fard, proies, à la faculté de Médecine de Paris. Pa­
ris 1878.



CO TO J E S T  CELOW OŚĆ. 13

podobne do soczewki i komory ciemni opty­
cznej, że łatwo myśl z jednego do drugiego prze­
chodzi. Kiedy takie podobieństwo jest faktem 
odosobnionym, kiedy zależy tylko na znamio­
nach powierzchownych, wówczas i wniosek na 
nim oparty jest również powierzchowny i nie­
ścisły. Ale jeżeli analogia jest szerszą i głębszą, 
jeżeli nie na wyglądaniu rzeczy polega, ale na 
istotnym paraleliźmie użytych środków i spo­
sobów osiągnięcia celu — wówczas jest ona 
poważnym i bądźcobądź nie do lekceważenia 
argumentem, Pamiętać trzeba, iż pewność nasza 
o tern, że inni ludzie, oprócz nas, obdarzeni są 
myślą i wolą jak my, polega jedynie na zu­
pełnej analogii między ich ustrojem i sposobem 
postępowania a naszym; podobnie, że zwierzęta 
nie są automatami, jak chciał Kartezyusz, ale 
istotami czującemi, tego znikądinąd nie wiemy, 
tylko z przybliżonego podobieństwa ich narzą­
dów i zewnętrznych objawów z organami i ob­
jawami naszego uczucia; a jednak tak w jednym 
jak w drugim razie jest pewność zupełna. Może 
więc być niekiedy a n a l o g i a  tak ścisła, że 
sama przez się stanowi dowód i rodzi pewność. 
O ile zaś ścisłą jest analogia między utworami



14 CO TO JE S T  CELOW OŚĆ.

natury i człowieka, to zbadamy w dalszym ciągu 
tego studyum.

Wszelako przekonanie o celowości natury 
nie na samej tylko analogii się zasadza. Łatwo 
sprawdzić, że w największej liczbie tworów 
i urządzeń przyrody, które za celowe mamy, 
żadnego z dziełami ludzkiemi podobieństwa nie 
upatrujemy. Innymi razy znowu, w dziełach 
człowieka odkrywamy celowość — nie wiedząc 
skądinąd, że to są utwory ręki ludzkiej, tylko 
wnioskując z jakiegoś wewnętrznego ich zna­
mienia, że nie mogły inaczej powstać, jak z za­
miaru celu.

Wybitny tego wniosku okaz mamy w tych 
kamiennych bełtach, które dzisiejsza archeo­
logia tak skrzętnie z pod ziemi wykopuje, 
i w swych muzeach gromadzi. W  tych odłamach 
krzemienia, w rozmaity sposób otłuczonych, 
nauka uznała n a r z ę d z i a  u m y ś l n i e  z r o ­
b i o n e ,  i dowód, że w przedhistorycznych 
czasach istniały ludzkie plemiona, które dla 
swoich użytków krzemienie obrabiały. —  Cóż 
uprawnia do tego wniosku? Te krzemienie mają 
może jakieś dalekie podobieństwo do używa­
nych dzisiaj narzędzi; lecz archeologowie nie 
są tak naiwni, żeby nie rozumieli iż takie po-



CO TO JE S T  C ELO W O ŚĆ . 15

dobieństwo jest bardzo zwodnicze: wiedzą, że 
rozmaite o tłuczenia krzemieni przypadkiem po­
wstać mogą; o wielu nawet niezgrabnych oka­
zach, po muzeach przechowanych, słusznie wąt­
pią, czy ich nie przypisać przypadkowi. Ale 
gdy takich bełtów znajdują większą ilość w je- 
dnem miejscu, gdy zwłaszcza spotykają okaz 
dokładnie obrobiony i wyraźnie znamionujący 
stosowność do jakiejś czynności, wówczas już 
bez wahania — pomijając ślepe siły żywiołów 
i wszelkie bezwiedne czynniki —  przypisują 
ten wyrób jedynej istocie, zdolnej pomyśleć ta­
ką czynność, i umyślnie dla niej narzędzie zro­
bić: t. j. człowiekowi.

Nie da się więc zaprzeczyć, że istnieje jakiś 
charakter przedmiotowy, jakieś piętno w pe­
wnych rzeczach wyrażone, w którem znamię ce­
lowości uznajemy — z którego wnosimy, że te 
rzeczy muszą być dziełem inteligencyi, w za­
miarze celu wykonanem. Ażeby sobie ten cha­
rakter dokładnie określić, poddajmy analizie 
wypadek konkretny: np. wspomniany co do­
piero sąd archeologów o kamiennych bełtach.

Każde z otłuczeń, schodzących się nakształt 
najpiękniejszego narzędzia kamiennego z epoki



16 CO TO  J E S T  C ELO W O ŚĆ .

paleolitycznej, mogło być sprawione przez te 
siły elementarne, co skały rozsadzają; czemuż 
całego narzędzia nie uważać za przypadkowy 
skutek tych sił?

Póki uważamy każde otłuczenie z osobna, 
nie widzimy potrzeby szukać przyczynowości 
poza obrębem materyalnych czynników; mó­
wimy, że takie otłuczenia powstać mogły p r z y ­
p a d k i e m  — t. j., nie bez wszelkiej przyczyny 
oczywiście, ale bez myśli i zamiaru. Gdy atoli 
patrzymy na całość beltu, widzimy w niej 
coś więcej oprócz materyalnego bytu poje­
dynczych otłuczeń — coś jednego jednością 
jakąś duchową, która z mnogich a rozmaitych 
części wynika, i do zrealizowania czego każda 
z nich swoim sposobem zmierza i przyczynia 
się. Otóż i to j e d n o  idealne musi mieć swą 
racyę, swój powód bytu, sa raison suffisante. 
Gdzież więc racya tej jedności?

Gdybyśmy nie mieli pojęcia o innej przyczy­
nowości, jak sprawczej, nie moglibyśmy wcale 
tego pytania rozwiązać. Ale umysł ludzki znaj­
duje w sobie samym możliwość innej przyczy­
nowości, idealnej, w której odwrotnym porząd­
kiem, ostatni skutek najprzód się zamierza jako 
cel, i staje się racyą bytu środków, które go



CO TO  J E S T  C E L O W O ŚĆ . 17

mają w rzeczywistości uiścić; stąd, kiedy nie 
znajdujemy przyczyny wspomnianej jedności 
po stronie czynników, które je poprzedzają 
i zbiegają się w jej układ, przychodzi nam na 
myśl szukać tej przyczyny po drugiej stronie, 
i badać czy powód tej jedności nie znajduje 
się w tem co z niej wynika. — Otóż tu, w danym 
przypadku naszego krzemienia, taki powód znaj­
dujemy jak na dłoni: czynność krajania lub 
żłobienia przedstawia się tu jako dostateczny 
i zupełny powód bytu danego zbiegu otłuczeń, 
wytwarzających kamienny nóż lub dłuto.

Podobnie rozumujemy wobec dzieł natury: 
uważając owe miryady odrębnych i różnoro­
dnych atomów, składających misterny ustrój 
skrzydła, przychodzimy do przekonania, że do­
stateczna racya bytu takiego zbiegu szczegółów 
leży jedynie w tem, do czego wszystko zmie­
rza i w czem się wszystko jednoczy: w zada­
niu latania. Jeśli skrzydło zrobione jest do lotu, 
wszystko się tłumaczy, wszystko ma swą ra- 
cyę — jeśli nie, ten cudny układ zostaje faktem 
bez racyi.

Wniosek ten w ogólności tak sformułować 
możemy: gdziekolwiek z mnogich i różnoro­
dnych czynników układa się idealna jedność — 

C e lo w o ść . 2



18 CO TO JEST CELOW OŚĆ.

zależąca na stosowności narządów do funkcyi, 
a funkcyi do jednego czynu całości — to je­
dność ta musi mieć swój powód, a powód ten 
musi być w odpowiedniej przyczynie: effectus 
praecontinetur in causa; ale taki powód może 
być tylko w przyczynie rozumnej zawarty, gdyż 
zależy na idealnej jedności stosunków i odnośni 
narządów do czynności, co tylko rozumem po- 
jętem być może; — więc, gdziekolwiek tego 
rodzaju jedność zachodzi, tam, poza bezpośre­
dnimi działaczami materyalnymi, musi być ja­
kaś przyczyna rozumna, która ten jeden sku­
tek przejrzała i zamierzyła, i do niego te wszyst­
kie środki harmonijnie przystosowała1.

1 Nie da się zaprzeczyć, że kilka szczegółów może 
się zejść przypadkiem w taki układ, w jakiby je zło­
żyła przyczyna rozumna, i przedstawić jakiś pozór ce­
lowości. Tak np. w poprzek parowu leżeć może przy­
padkiem kłoda, na sposób kładki; mucha atramentem 
zmoczona, chodząc po papierze, może wykreślić kształt 
litery C. I w  ogólności mówiąc, granica między tern 
co może się stać przypadkiem, a tern co wymaga przy­
czyny rozumnej, nie da się w sposób stanowczy okre­
ślić. — Ale cóż stąd wynika? Nie wiemy też dokładnie 
granicy siły ramienia ludzkiego, a jednak bezwzględnie 
pewni jesteśmy, że wieży Eiffela nie dźwignie. W nie­
których wypadkach, w których układ celowy jest tylko



CO TO J E S T  CELOW OŚĆ. 19

Słowem: p o j ę c i e  tej przyczynowości celo­
wej posiada umysł ludzki z własnego sposobu

rudymentalny, wolno nam o jego celowości powątpie­
wać — o ile nie jeet widocznem, czy w danych razach 
jest prawdziwa m y ś l n a  j e d n o ś ć ,  albo tylko jej po­
zór: ale za to w tysiącznych innych razach ta myślna je ­
dność jest istotnie oczywista, a wówczas równie oczywi­
sta jest potrzeba przyczyny rozumnej i wpływu celu. 
Łatwo przypuścimy, że niezgrabne Ć mogło być wy­
kreślone przez muchę wędrującą po papierze — ale 
czyż dlatego wątpić możemy, czy czasem wiersz: Con- 
ticuere omnes intentiąue ora tenebant, nie jest takiej 
muchy utworem? Znajdując kłodę nakształt kładki rzu­
coną w poprzek parowu, nie potrafimy rozeznać, czy 
to przypadek albo dzieło celowe — ale czyż dlatego 
przypuścimy możliwość powstania przypadkiem okaza­
łego mostu? Słowem: jakiś rudymentalny zbieg kilku 
szczegółów w jedno może być sprawą przypadku; ale 
harmonijna jedność, wynikająca z m n o g i c h  i r o z m a ­
i t y c h  c z y n n i k ó w ,  jest zawsze pewnym dowodem 
przyczynowości celowej.

Gdy mówimy, że zbieg kilku szczegółów może być 
sprawą przypadku, rozumiemy, że taki zbieg może nie 
mieć innych przyczyn, prócz tych, jakie ma każdy szcze­
gół; przypadek bowiem nie jest negacyą wszelkiej przy­
czynowości— bo ta ani pojąć się nie da; — ale jest tylko 
wykluczeniem działania umyślnego, czyli celowego, przy 
supozycyi działaczów sprawczych, jak w rozdz. III wy­
łożymy.



20 CO TO JE ST  CELOWOŚĆ.

działania — ale p o w ó d  przypisywania tako­
wej przedmiotowemu światu, znajduje umysł 
w samychże przedmiotach. Powodem tym jest 
z b i e g  m n o g i c h  i r o z m a i t y c h  c z y n ­
n i k ó w  w r a c y o n a l n ą  j e d n o ś ć  d z i a ł a ­
nia.  Wniosek wreszcie, który wówczas umysł 
czyni, opiera się na metafizycznej zasadzie 
przyczynowości i racyi dostatecznej *.

Omywiliśmy pojęcie i przedmiotowe zna­
miona celowości wogóle —- stajemy teraz wobec 
wielkiego zagadnienia: czy ta celowość znaj­
duje się w przyrodzie. 1

1 Trzeci jeszcze sposób udowodnienia celowości 
wprowadził Edward Hartmann (Philosophie des Unbe­
wussten), na podstawie rachunku prawdopodobieństwa. 
Wychodzi on z założenia, że gdzie zrealizowanie środ­
ków nie daje się przez same materyalne warunki wy­
tłumaczyć, tam zasada przyczynowości wymaga, że­
byśmy przypuścili interwencyę przyczyny duchowej, 
intellektualnej, urzeczywistniającej te środki dla celu. 
Otóż środki te są nam często dostatecznie znane, abyś­
my mogli z pewnem prawdopodobieństwem osądzić, 
iż nie są prostym wynikiem otaczających je materyal- 
nych warunków. Prawdopodobieństwo więc przyczy­
nowości celowej ma już pewną wartość. Ale zwykle



CO TO J E S T  CELO W O ŚĆ. 21

Kwestya, sama w sobie prosta, wikła się nieco 
wobec pewnych teoryj, wymagających odró­
żnienia p o r z ą d k u  c e l o w e g o  (die Zweck- 
ordnung) — który przyznają naturze — od 
d ą ż n o ś c i  c e l o w e j  (die Zweckerstrebung) — 
której zaprzeczają. Uznają zwolennicy tych teo­
ryj, że przyroda tak zupełnie wygląda, jak

do urzeczywistnienia jakiegoś skutku zbiega się wielka 
liczba częściowych środków (ile to np. części składo­
wych oka dla uiszczenia wzroku!).— Otóż jeżeli wzglę­
dem każdego z tych środków małe jest prawdopodo­
bieństwo, żeby pochodził z materyalnych warunków, 
to prawdopodobieństwo względem wszystkich łącznie 
środków jest nierównie mniejsze. Przy rzucie kostki, 
prawdopodobieństwo wyrzucenia d w ó j k i  jest Poi przy 
rzucie 2 kostek razem, prawdopodobieństwo wyrzuce­
nia 2 d w ó j e k  jest, nie %, ale Pa«-

Otóż przypuszczając, że dla jednego składnika jakie­
goś organu prawdopodobieństwo pochodzenia celowego 
jest bardzo małe, dajmy na to jak P5, a prawdopodo­
bieństwo pochodzenia wyłącznie z materyalnych wa­
runków jest aż — to już dla organu z 21 składników 
złożonego, prawdopodobieństwo pochodzenia wyłącznie 
z materyalnych warunków będzie tylko 0,009..., a pra­
wdopodobieństwo interwencyi duchowej będzie już bar­
dzo blizkiem prawdziwej pewności, bo więcej niż 0,99... 
Ale w rzeczy samej na każdy organ składa się, nie 21, 
lecz setki najrozmaitszych czynników — a znów mnóstwo



22 CO TO JE S T  CELOW OŚĆ.

gdyby była z zamiarem jakichś celów urzą­
dzona ; sądzą jednak, że ten porządek nie 
pochodzi z żadnych zamiarów, i da się bez dą­
żności celowej wytłumaczyć.

Stosując się do tego podziału kwestyi, za­
czniemy od okazania w naturze samego po­
rządku celowego. Przyczem nie potrzeba ża-

organów składa się na organizmy — a organizmy i ga­
tunki i rodzaje i żywioły stanowią jednolity system 
przyrody. Prawdopodobieństwo więc przyczynowości 
wyłącznie materyalnej nieskończenie maleje, a prawdo­
podobieństwo przyczyny intełlektualnej do absolutnej 
pewności dochodzi.

Nie brak poważnych myślicieli, którzy przyswoili 
sobie ten dowód Hartmanna (między innymi T. Pesch, 
Die grossen Weltrathsel). — Wywód ten, jak każdy wi­
dzi, opiera się w gruncie na tej samej »jedności ideal­
nej środków«, o którejśmy mówili; ale co do formy, 
jest wyszukany — i nie tą drogą ludzie do przekona­
nia o celowości natury przychodzą. Wkońcu, przejście 
od warunków, w których celowość jest wątpliwą, do 
tych, gdzie jest oczywistą, nie jest przejściem od mniej­
szego do większego prawdopodobieństwa, ale od wąt­
pliwości do pewności: bo w pierwszym razie wątpi 
umysł, c z y  j e s t  ta »jedność idealna« znamionująca 
myśl, czy tylko jej pozór — w drugim ją wyraźnie 
widzi.



0 0  TO JE S T  CELOW OŚĆ. 23

dnej teoretycznej polemiki: dosyć stwierdzać 
i zestawiać zjawiska. Jest to wszakże podstawa, 
na której w dalszym ciągu naszych badań oprą 
się wnioski o istocie, przyczynach i następstwach 
panującej w przyrodzie celowości.



*0
)1 

ty

CELOWY USTRÓJ PRZYRODY.

^elowość przyrody obrobioną została wspa­
niale, przekonywująco, w pojedynczych 
szczegółach. Paweł Janet wykazał ją do­

skonale w oku * *; Chauffard podał fachowe stu- 
dyum celowe o rozwoju zarodka2; Fabre, słyn­
ny entomolog, ogłosił znakomite badania o celo­
wości w instynktach owadów *; Hartmann, wielki 
badacz w tej kwestyi, wyświecił wybornie celo­
wość w leczniczej sile organizmów i w wielu

1 Les causes finales, p. Paul Janet, de l’Istitut. 2éd. 
Paris 1882.

* Chauffard, La Vie,
* J. H. Fabre, Souvenirs entomologiques. Études sur 

l’instinct et les moeurs des insectes. Paris 1879. — 
Nouveaux souvenirs entomologiques etc. 1882.



C E L O W Y U STRÓJ PR ZY R O D Y . 25

innych szczegółach h Niezawodnie wystarcza 
jeden szczegół, jedna komórka celowo zbudo­
wana, ażeby dowieść istnienia celowości w na­
turze. Nikt jednak dotąd, a przynajmniej nikt 
ze znajomych mi autorów, nie podał celowego 
zarysu całości przyrody. A  przecież w tej ca­
łości właśnie znajdować się musi najwyższy 
wyraz i najwymowniejszy dowód myśli w świę­
cie panującej.

Spróbuję więc nakreślić taki szkic całokształtu 
celowości natury — szkic, mówię, w głównych 
tylko konturach węglem zarysowany; bo żeby 
z tego szkicu zrobić obraz, wymalować kolo­
ryt i jakotako szczegóły wykończyć, na toby 
trzeba całą naukę przyrody w tej pracy po­
mieścić.

Rzućmy tedy okiem na całość przyrody.

Całość ta rozpada się widocznie na trzy 
główne działy, czyli królestwa: zwierzęce, ro­
ślinne i mineralne. Jaki być może celowy po­
wód tego pierwszego rozgałęzienia natury?

Jeśli przyroda jest celowo zbudowana, to 1

1 Eduard v, Hartmann, Philosophie des Unbewussten. 
L Theil VI.



26 C ELO W Y USTRÓJ PR ZYR O D Y.

niższe istoty wogóle muszą być dla wyższych: 
królestwo więc mineralne musi być dla kró­
lestw organicznych, a z tych, roślinne dla zwie­
rzęcego; w zwierzęcem wreszcie, właściwa i naj­
wyższa jego czynność tych istot, t. j. świado­
mość, musi być celem, do którego wszystko 
inne zmierzać powinno. — I w  istocie, z tego 
ostatniego punktu wychodząc, znajdujemy od 
razu powód bytu trzech królestw.

Świadomość jest w pewnem znaczeniu sama 
w sobie celem. »Czego dowodem jest — mówi 
pięknie Arystoteles — sam sposób, jakim się mi­
łuje poczucia zmysłów, zwłaszcza oczu, które 
miłujemy dla nich samych, i nawet niezależnie 
od ich użyteczności: pragniemy widzieć, nie- 
tylko aby coś zrobić, ale samo widzenie za cel 
obieramy« *. — Nie wchodząc obecnie w taje­
mniczą istotę tej świadomości, i biorąc ją jako 
fakt dany w naturze, łatwo rozumiemy, że dla 
jej urzeczywistnienia i rozwoju w świecie ma- 
teryalnym, trzeba pewnych narzędzi delika­
tnie i misternie zbudowanych, dla odbierania 
rozmaitych wrażeń od zewnętrznego świata 
i ześrodkowania ich w centrach świadomości. 1

1 Metaphysicorum, 1. I, cap. 1.



C E L O W Y  U STRÓJ PR ZY R O D Y . 27

A do tego znów potrzeba pewnych sił i na­
rzędzi, któreby materyę odpowiednią opanowy­
wały, przyswajały ją istocie żyjącej, i organa 
czucia kształtowały. Stąd w istotach do świa­
domości powołanych dwa rodzaje funkcyj: czu­
ciowe, czyli zmysłowe — i organiczne, albo 
wegetacyjne.

Ale stąd też wynika potrzeba drugiego ro­
dzaju istot, samą wegetacyą zajętych, czyli po­
trzeba królestwa roślinnego, oprócz zwierzęcego. 
Praca bowiem, jak uważa Hartmann, potrzebna 
do przerobienia materyi z mineralnej na orga­
niczną, podniesienie tejże do stanu, w którym 
zdolna będzie służyć delikatnym funkcyom świa­
domości, pochłaniać musi wiele sił żywotnych, 
i o tyle też zmniejszać zasób tej energii pod­
miotu, któraby służyć mogła do rozwoju życia 
świadomego.

Nadto, samo czerpanie materyi ze świata nie­
organicznego wymaga wogóle, żeby istota, tej 
czynośei oddana, tkwiła w ziemi i w niej roz­
przestrzeniała przyrządy wsysające wilgoć: po­
nieważ substancye mineralne tylko w stanie 
rozpuszczenia przyswojone być mogą. A znów 
tkwienie takie w ziemi nie pozwala na wyższy 
rozwój czucia i świadomości, dla którego po­



28 C ELO W Y U STRÓJ PR ZYR O D Y.

trzeba swobody ruchu i rozmaitości wrażeń. 
Jakoż zwierzokrzewy, do ziemi przyrośnięte, na 
najniższym szczeblu świadomości pozostają.

Z  tych więc dwóch powodów potrzebny był 
ten podział pracy organicznej na dwa króle­
stwa, dwie klasy: jedną służebną, przykutą do 
ziemi i pracującą nad czerpaniem i przetwa­
rzaniem materyi — drugą coby kosztem pierwszej 
żyjąc, ograniczona do minimum, pracy wegeta­
cyjnej, miała przy swobodzie ruchów jak naj­
więcej energii żywotnej, do rozwoju doskonal­
szej świadomości.

Wreszcie dla istnienia obu tych królestw 
potrzebny jest trzeci świat, mineralny, jako 
wspólna podstawa, łącznia i podścielisko wszel­
kiego życia, oraz jako nieprzebrany śpichlerz, 
z któregoby istoty żyjące czerpać mogły treść 
swego ustroju, i tenże napowrót mu oddawać: 
bo życie, zużywając żywe siły materyi, tej wy­
miany nieustannej wymaga. Powiedzieć można, 
że jak świat roślinny wytwarza ciągle dla zwie­
rzęcego materyę organiczną, tak mineralny wy­
twarza dla obu materyał w żywą siłę opatrzony. 
Jestto pierwszy warsztat w tym pierwszym po­
dziale pracy.



C E L O W Y  U STRÓJ P R ZY R O D Y . 29

Przystąpmy teraz bliżej i przypatrzmy się 
każdemu z tych trzech królestw po kolei.

Świat nieorganiczny.

Świat nieorganiczny bywa zwykle pomijany, 
nawet przez najszczerszych celowości obrońców. 
Hartmann o nim milczy; Claude Bernard, Pa­
weł Janet, Chauffard i inni stanowczo jego ce­
lowości przeczą, i na tern właśnie główną obu 
światów różnicę zasadzają, że w organizmach 
objawia się celowość, a w królestwie mineral- 
nem jej niema. — Ale połowę tylko prawdy 
zrozumieli. Jest celowość w n ę t r z n a  i celo­
wość o d n o ś n a .  Jak w pojedynczym organi­
zmie każda komórka ma nietylko środki od­
powiednie do własnego odżywiania i mnożenia 
się, ale też ustrój stosowny do budowy kości, 
mięśnia albo nerwu — a te części znów celowo 
zbudowane są do złożenia organizmu: tak samo 
w wszechświecie, jednostki żyjące mają naj­
przód celowość wnętrzną, t. j. »układ wszyst­
kich części, do życia całości«, według okre­
ślenia Hipokratesa, —  i mają oraz celowość 
odnośną, t. j. ustrój i przymioty stosowne dla 
dobra wyższych istot i dla całej ekonomii świata.



30 C E L O W Y  U STRÓJ P R ZY R O D Y .

Świat mineralny nie posiada tej pierwszej, t. j. 
wnętrznej celowości, na którą jedynie zwracają 
uwagę pomienieni badacze; nie widać w nim 
istoty, coby dla siebie była zbudowaną i dla 
siebie pracowała, nie znać indywidualności; ale 
jest w nim widoczna celowość odnośna — mia­
nowicie: zestrojenie mnóstwa środków dla urze­
czywistnienia warunków życia i świata istot 
żyjących.

Pomijam mechanikę gwiazd, krążących z dru­
żyną swych planet w tej cudownej harmonii, 
co tak zachwycała i do Boga podnosiła umysły 
Kepplerów i Newtonów; przechodzę od razu do 
ziemi, której celowość jest nam bliższa i przy­
stępniejsza.

Ażeby ta ziemia mogła ugościć życie, mu­
siała mieć najpierw taką budowę chemiczną 
i fizyczną, któraby dostarczała życiu odpowie­
dniego materyału, i podawała go w sposób 
łatwy do ujęcia — musiała mieć także niewy­
czerpane źródło życiodajnych sił, światła i cie­
pła, i to w takiej mierze, by jedno i drugie 
zostawało wogóle w granicach życiu odpowie- 
dnych — musiała mieć te warunki światła i ciepła, 
rozmaicie pod względem czasu i miejsca roz­
łożone, by życie rozwinąć mogło rozmaitość



C EJ Ł O W Y  U STR Ó J P R ZY R O D Y . 31

kształtów (czego potrzebę w swojem miejscu 
zobaczymy) — musiała mieć wreszcie urządze­
nia, któreby ciągły na jej powierzchni utrzy­
mywały ruch i krążenie ciepła, powietrza i wody. 
Słowem: ziemia musiała być organizmem sui 
generis, nie na wewnątrz, jak roślina lub zwie­
rzę, skoro nie ma wsobnego celu ni życia — 
ale, że tak powiem, o r g a n i z m e m  n a  z e ­
w n ą t r z ,  kształtującym się dla roślin i zwie­
rząt. I  taką jest zienia w rzeczy samej.

Źródło ciepła i światła ma ona w słońcu; 
skombinowane jej obroty naokoło własnej osi 
i słońca, wraz z ekliptycznym kształtem jej 
drogi, tworzą fazy dnia i nocy i pory roku; 
pochylenie jej osi względem ekliptyki łagodzi 
gorąco na równiku i rozprowadza je szeroko 
ku biegunom; księżyc wreszcie jest drugim, 
także potrzebnym, motorem atmosfery i morza, 
sprawia przypływ i odpływ, od którego zawisło 
tak bardzo zdrowie mórz i lądów nadmorskich. 
A w tych i niezliczonych innych warunkach 
astronomicznych niema tak drobnego szczegółu, 
któryby nie był potrzebny dla umożebnienia 
życia na planecie. Jeden tylko ciekawy szczegół 
przytoczę.

Nowsza umiejętność rozróżnia w świetle



32 C E L O W Y  U STR Ó J P R ZY R O D Y .

słonecznem trojakie promienie, które nawet 
przez pryzmat dają się rozłączyć —  mianowicie: 
ogrzewające, świecące i chemiczne, czyli akty- 
wiczne. Roślinom wszystkich tych trzech ga­
tunków promieni potrzeba, ale nie jednocze­
śnie. Do kiełkowania trzeba im głównie pro­
mieni świetlnych, które kwas węglowy rozkła­
dają, oraz chemicznych, które podniecają inne 
pierwiastki do związków organicznych: zaś do 
owocowania służą przeważnie promienie ogrze­
wające, a przeszkadzają chemiczne i świetlne, 
przez to samo, że zanadto wegetacyę pędzą. 
Otóż taki jest właśnie stosunek między naturą 
światła, a biegiem i pochyleniem ziemi wzglę­
dem ekliptyki, że na wiosnę, kiedy idzie głównie 
o bujny rozwój wegetacyi, panują promienie 
chemiczne, w lecie dorównywają im ogrzewa­
jące i świecące, a ku jesieni te ostatnie i che­
miczne maleją, pomnażają się zaś ogrzewające.

Od warunków astronomicznych przechodząc 
do geograficznych, na pierwszy rzut oka wi­
dzimy na kuli ziemskiej tylko przypadkowy 
bezład mórz, lądów i bujającej nad niemi po­
wietrzni. Ale głębiej podpatrując naturę, wnet 
spostrzeżemy, że w tym pozornym chaosie wszyst­



C E L O W Y  U STR Ó J P R ZY R O D Y . 33

ko racyonalnie urządzone, wszystko pracuje 
na korzyść życia. Już sam układ żywiołów: 
ziemi, wody i powietrza, jest taki, że im nigdy 
spocząć nie daje, a przez to chroni naszą pla­
netę od zamarcia i strupieszenia — jak stru- 
pieszał księżyc, który wody nie posiada. Nie­
gdyś, jak mówią, był tu czynny i czwarty, tak 
zwany żywioł, ogień; lecz ten mógł tylko słu­
żyć do zbudowania podnóża życia, dla samego 
zaś życia byłby zgubny — przeto spełniwszy 
swe zadanie, ukrył się we wnętrznościach ziemi, 
i tylko od czasu do czasu, wyglądając z czelu­
ści wulkanów, przypomina swe istnienie i swą 
groźną potęgę.

Słówko o każdej z tych trzech części skła­
dowych naszej planety.

P o w i e t r z n i a  z pomiędzy gazów, po naj­
większej części życiu szkodliwych, z takich się 
właśnie złożyła i w takich stosunkach, jakie 
najwięcej odpowiadają życiu. Tlen jest samym 
zarzewiem życia; azot domięszany łagodzi jego 
pożerającą siłę; a obojętność wzajemna tych ga­
zów tworzy z nich umiarkowaną mięszaninę, z któ­
rej każde żyjątko, bez żadnej pracy chemicznej, 
bierze co mu trzeba. Ta powietrznia światła nie 
pochłania, ale je łagodzi i rozprasza, sprawiając 

Celoowść, 3



u C E L O W Y  U STR Ó J P R ZY R O D Y .

światłocienie i powolne przejście od dnia do 
nocy. Ona też nie pochłania ciepła słonecznego, 
tylko się niem nasyca i ogrzewa wszystko co żyje 
jednostajniej, milej i zdrowiej. Ona wreszcie jest 
dziwnie doskonałym przewodem obiegu wody, 
drugiego walnego środka życia; jak skrzętna 
ogrodniczka, czerpie przy gorącu słonecznem pa­
rę wodną z oceanu, roznosi ją po lądach, i skra­
pla je deszczem i rosą, by grunt dla roślinno­
ści użyźnić. I zna w tern miarę; bo skoro się 
parą nasyci, proces parowania zatrzymuje — 
przez co ulotnienie wszystkiej wody staje się 
niemożebnem.

Drugi znów żywioł wo d a ,  jedyna ze wszyst­
kich płynów, łączy w sobie nieprzeliczone wa­
runki życiodajności: chemiczną obojętność — 
trwałość — niewielką odległość punktów mar­
znięcia i wrzenia, dzięki której w temperaturze 
dla organizmów przystępnej, przez wszystkie 
trzy stany skupienia przechodzi, i we wszystkich 
trzech stanach wysługuje się życiu. Jako płyn, 
nie tylko karmi rośliny i zwierzęta, podając im 
substancye stałe w stanie rozpuszczonym, ale 
też sama wchodzi jako główny składnik i czyn­
nik w budowę organizmów. W  stanie lotnym 
wnika przez liście i odżywia roślinność, nawet



C E L O W Y  U STR Ó J P R ZY R O D Y . 3 5

wtedy, kiedy korzonki w ziemi żadnej nie znaj­
dują wilgoci; łagodzi i równoważy klimaty, bo 
pochłonąwszy przy parowaniu olbrzymie zapasy 
ciepła w zwrotnikowej strefie, niesie je na skrzy­
dłach wiatrów »musonów« w strefy umiarkowane 
i polarne, i tam, skraplając się, wydaje to ciepło 
w całości. Wreszcie w stanie stałym, jako śnieg, 
otula ziemię przed mrozem grubym całunem 
chroniącym nasionka i poczwarki od zmarznię­
cia; a jako lód zamyka powierzchnię rzek, oca­
lając w ich głębiach roślinne i zwierzęce życie, 
któreby temperatury zimy nie zniosło.

I tu jeden szczegół z fizycznej teleologii wo­
d y : — gdyby ten żywioł, najbardziej na powierz­
chni ziemi rozpowszechniony, w którego łonie 
większa częś fauny i flory przemieszkiwać miała, 
nie posiadał tego wyjątkowego prawa, że jego 
maximum gęstości nie jest, jak wogóle u innych 
ciał, w punkcie marznięcia, ale przy czterech 
stopniach ciepła nad tym punktem — wówczas 
co zima wody zamarzałyby do dna, i ginęłoby 
w nich wszelkie życie. Gdy tymczasem, sku­
tkiem tego prawa, przy oziębieniu niżej czte­
rech stopni, woda zimna nie idzie już na duo, 
ale do góry, i na powierzchni ścina się w lód — 
a na dnie, mimo najsroższej zimy, zachowuje

3*



36 C E L O W Y  U STR Ó J PR ZY R O D Y .

tyle ciepła, ile potrzeba schronionym tam żyją­
tkom i zarodkom życia.

Trzecim głównym składnikiem naszej pla­
nety jest z i e mi a ,  ta macierz życia, alma tellus. 
Ma też ona macierzyńskie piersi dla wszystkiego 
co żyje. Nie wglądam w jej głąbie, kryjące bo­
gaty śpichlerz poukładanych oddzielnie mate- 
ryałów, z których na powierzchni tworzy się 
dobrana mieszanina, humus, istna papka dla 
wszystkich żyjących istot; ale na misterny 
skład tej papki muszę zwrócić uwagę, choć 
w jednym najpospolitszym przykładzie: »Bez 
krzemionki, mówi Salm Horstmar, owies zostaje 
charłakiem, gładkim, bladym; bez wapna umiera 
już przy drugim liściu; bez potażu albo sody 
wyrasta tylko na trzy cale; bez magnezyi jest 
słaby i powalony; fez fosforu kształci się re­
gularnie, ale nie ma owocu; bez żelaza jest 
bardzo blady i nieregularny ; bez magnezu 
nie osiąga normalnej siły i mało wydaje 
kwiatu«.

»Niema w całej chemii, mówi znów wielki 
Liebig, objawu, coby mógł tak dalece mądrość 
ludzką w osłupienie wprawić, jak skład ornej 
roli odnośnie do roślinności. Każdy się może 
przekonać, że woda deszczowa, filtrując się



C E L O W Y  USTRÓJ P R ZY R O D Y . 37

przez tę rolę, nie jest w stanie rozpuścić ani 
odrobiny potażu, kwasu krzemowego i fosfo­
rowego; co więcej: ziemia ze wszystkich sub- 
stancyj dla roślin pożywnych, jakie zawiera, 
ani cząsteczki wodzie nie oddaje. Gdy zaś 
deszcz, lub inna woda, zawierająca te substan- 
cye, przychodzi w zetknięcie z rolą orną, zie­
mia odbiera je wodzie, inne zaś, do życia ro­
ślinnego niepotrzebne, w wodzie zostają«

Takie to cuda celowości kryją się w chemii 
martwej gleby. Ale i w kształcie napozór chao­
tycznym jej powierzchni, ileż mądrych urzą­
dzeń! Faliste ułożenie gór i dolin potrzebne 
jest do łamania mocy i urozmaicenia kierunku 
wiatru; a z niem się łączy takież ułożenie głęb­
szych nieprzemakalnych pokładów, wskutek któ­
rego powstają podziemne zbiorniki, gromadzące 
resztki wody deszczowej niepochłoniętej przez 
roślinność, ażeby okrom deszczu, w kształcie stru­
myków, potoków i rzek, użyźniać doliny.

Bozkład także lądów i mórz nie jest bez 
interesu dla życia. Najprzód wogóle, dla cyrku- 
lacyi wód od równika do biegunów — potrze-

Lieb'g, Chemische Briefe. II.



38 C E L O W Y  U STR Ó J PR ZY R O D Y .

bnej, jak zaraz powiemy, ze względu na ciepło — 
należałoby utworzyć wielkie koryta, niby arterye 
tego wielkiego organizmu na zewnątrz; — i tak 
się w istocie lądy ścielą: mniej więcej wzdłuż 
południków, otwierając morzu drogi od bieguna 
do bieguna, a przecinając obieg poprzeczny. A  da­
lej, to wkraczanie oceanu w głąb lądów, przez 
wewnętrzne morza i niezliczone zatoki, rozmnaża 
niezmiernie wybrzeża, na których warunki kli­
matyczne dla życia są najkorzystniejsze. Dwie 
tylko są większe pustynie na ziemi, a te są 
właśnie w środkach dwóch największych lądów, 
które ocean mniej niż inne powykrawy wał; 
w Afryce Sahara, w Azyi pustynia Gobi.

Ale to dopiero żjdy organizmu ziemskiego; 
trzeba jeszcze serca, sprężyny ruchu i obiegu. 
Tern jest właśnie słońce, a drugorzędnie księżyc. 
Ogrzewanie morza przez słońce, nierówne z po­
wodu kulistości ziemi, wywołuje w niem obieg 
prądów, podoby do krążenia płynu w naczy­
niu z jednej strony bardziej na ogień wysta- 
wionem. Obieg ten utrzymuje ruch w morzu, 
ostudza równik i grzeje najdalsze ku biegunom 
strefy. Wiedzą o tern najlepiej dzieci szczęśli­
wego Albionu, których zielona wyspa bez tych 
ciepłych prądów byłaby lodem pokrytą.



C E L O W Y  USTRÓJ PR ZY R O D Y . 39

Takim samym sposobem słońce wzbudza 
drugi, jeszcze ważniejszy obieg powietrzni. Wia­
try roznoszą, jak już powiedziałem, i wodę 
i ciepło po całej kuli ziemskiej. Wiatry dezin- 
fekcyonują atmosferę, przynosząc nam z miejsc, 
gdzie bujna wegetacya, powietrze bogate w tlen, 
a zabierając dla roślin powietrze, które ludzie 
i zwierzęta wyziewami kwasu węglowego prze­
sycają. W  zimie, kiedy u nas roślinność drze­
mie i kwasu węglowego na tlen nie wymienia, 
groziłaby nam śmierć od asfikcyi, gdyby wie­
czne »musony« nie zasilały nas powietrzem na 
południu oczyszczonem. Wiatry są też głównym 
czynnikiem zapładniania roślin, roznoszą ich 
pyłek kwiatowy, sieją w dal nasionka... Kiedy 
nas czasem burza zaskoczy w polu, chłoszcze 
deszczem w oczy, odzienie targa, grzmotem 
i błyskawicą przeraża — przychodzi nam może 
na myśl, skarżyć się na bezład natury. Ale prze­
czekajmy chwilkę. Wnet niebo się odkryje, 
słonko błyśnie, przyroda odetchnie świeżością 
i rozpromieni się tym niezrównanym i takim 
chwilom właściwym uśmiechem — a wówczas, 
pogodniej na rzeczy patrząc, zrozumiemy, że 
ta groźna walka żywiołów, w której niejedno 
życie poległo, była jednak potrzebną w ogólnej



40 CELOWY u st r ó j '  p r zy r o d y .

ekonomii życia — i że wśród tego zgiełku i tych 
ciemności, zaród nowego życia mógł powstać.

Królestwo roślin.

Doprawdy, jeżeli krzemień otłuczony, z powo­
du rudymentalnej odpowiedniości swego kształtu 
do pewnej czynności, uznany zostaje przez na­
ukę za rzecz umyślnie wyrobioną — to kula ziem­
ska, która łączy w sobie tyle astronomicznych, 
geograficznych, fizycznych, chemicznych warun­
ków, do piastowania życia zastosowanych — wię- 
kszem przecie prawem na to samo uznanie 
zasługuje. Rzuciliśmy tych warunków pobie­
żnie kilkadziesiąt; tysiąc innych odkryła na­
uka — z których gdyby jednego brakowało 
niemożebnem byłoby życie na planecie.

Ale ten cudny organizm, to dopiero mar­
twa skorupa, podnóżek życia, cień celowości 
świata żyjącego — cień tak słaby, że teleolodzy 
w tę ostatnią zapatrzeni, przeczą jemu wszel­
kiej myśli, wszelkiego ładu. W  świecie roślin­
nym dopiero objawia się celowość wsobna, in­
dywidualność żyjąca dla siebie, złożona z or­
ganów, a raczej budująca dla siebie organa,



C E L O W Y  U STRÓJ P R ZY R O D Y . 41

z których każdy ma osobną, funkcyę, do celu 
całości racyonalnie zastosowaną. »Życie, po­
wiedział Claude Bernard, jest ideą kierowniczą«, 
a Chauffard go dopełnia: »Życie jest ideą celową«.

I w rzeczy samej — wychodząc z idei or­
ganizowania materyi według danego typu, jako 
celu rośliny — widzimy, że ta idea kieruje 
i włada całym rośliny ustrojem, wszystkiemi jej 
częściami i funkcyami. Do tego celu potrzebuje 
roślina dwojakich funkcyj: odradzania się i roz- 
radzania — odradzania się ciągłego, bo życie 
ciągle zużywa potencyonalną siłę pochłoniętych 
materyałów — rozradzania się, bo jednostka 
jest znikomą, przeznaczoną na ofiarę wyższych 
szczebli życia, a typ jest wiecznie potrzebny 
w ustroju przyrody.

Do o d r a d z a n i a  s i ę  potrzeba najpierw 
narządów pochłaniających pokarm z ziemi i z po­
wietrza: na to w ziemi zapuszcza roślina ko­
rzonki, zaopatrzone w misterne gąbeczki do 
ssania surowego soku; w powietrzu zaś roz­
pościera szeroko liście, którymi wydaje tlen, chło­
nie zaś kwas węglowy. Następnie do rozprowa­
dzania w organizmie zaczerpniętych soków, po­
trzeba w nim kanalizacyi i pompy, coby soki 
tymi kanałami pędziła. Na to jest znów w ro­



42 C E L O W Y  U STRÓJ P R ZY R O D Y .

ślinie cały system komórek, cewek, włókien; 
za pompę tłoczącą służą korzenie, które zapo- 
mocą »endosmozy« w górę pędzą soki; a liście, 
przy szybkiem parowaniu na swych wielkich 
powierzchniach, pomagają nakształt pompy ssą­
cej. Wreszcie, pochłoniętą i rozprowadzoną ma- 
teryę potrzebuje roślina sobie przywłaszczyć — 
substancye mineralne przetworzyć w cellulozę, 
krochmal, gumę, białko — rozdzielić je według 
wymagań organów: — do kwiatów posłać barw­
niki, krochmal głównie do kłączy, sernik i klej 
do nasion — budować z nich powłoki cewek, 
składać ciecze i t. d. Na to posiada roślina 
jakieś laboratoryum, mało jeszcze zbadane, jakąś 
tajemniczą działalność między jądrem a ścianką 
komórki, jakieś dziwne ruchy w jej płynach; 
proceder tej pracy asymilacyjnej jest nam do­
tąd ukryty, ale doniosłość jego skutków każe 
nam wnioskować o wyborności środków.

Również zdumiewająca jest tajemnica r o z- 
r a d z a n i a  s i ę  roślin; a jeżeli gdzie, to tu 
najwięcej uderza myśl celowa, która różne mi­
sterne narządy, czasem w dwóch osobnych 
umieszczone jednostkach, wraz z zewnętrznemi 
okolicznościami, do jednego dostraja czynu. 
Z jednej strony kształtujący się pręcik z pył­



C E L O W Y  USTBÓJ P R ZY R O D Y . 43

kiem kwiatowym — z drugiej słupek, otoczony 
zalążkami przyszłych roślin — czekają dla ze­
tknięcia się przypadkowego na pozór podmuchu 
wiatru lub przelotu owadu. Oo więcej, losy przy­
szłej roślinki są opatrzone: dojrzewające na- 
sionko, żywa roślinka w powiciu, posiada nie 
tylko zaczątek swego organizmu, ale także na­
gromadzony zapas doborowego pokarmu, na 
pierwsze dni osobnego życia, zanim będzie go 
mogło własnym korzonkiem z ziemi zaczerpnąć; 
a dalej — by go po zasianiu cień rośliny matki 
nie przygłuszył — posiada ono przedziwne a naj­
rozmaitsze przyrządy, które go w chwili dojrze­
nia poniosą w dal: tę istną sprężynkę, jak u »bal­
saminy« i »niecierpka« — to skrzydełko, jak 
u klonu i wiązu — to znów spadochron tak 
wyborny, że ziarnko godzinami w powietrzu 
krąży, zanim ziemi dotknie — jak u pospolitego 
»mniszka«... Ani przeliczyć najbardziej w oczy 
wpadających szczegółów; a ileż to cudów mi­
kroskop dopiero odkrywa, których celową do­
niosłość nauka ze zdumieniem tłumaczy!...

Ale ponad tą celowością wsobną rośliny, jest 
jeszcze jej celowość odnośna do świata zwierzę-



44 CELO W Y USTRÓJ P R ZY R O D Y .

cego. Tu zwłaszcza nie byłoby końca szczegó­
łom; naszkicujmy główne zarysy. ■,

Najprzód rośliny, jak się rzekło, są niby 
korzeniami życia zwierzęcego: czerpią z ziemi 
fosforan wapna dla kości zwierząt, dla ich krwi 
wyrabiają białko, wszystkim stopniom i kształ­
tom zwierzęcego życia podają odpowiedni po­
karm, nawet wszystkim ich zmysłom dogadzają. 
Śmiano się niegdyś w świecie uczonym z nai­
wnego przypuszczenia, że jabłko jest na to, 
aby było zjedzonem — kiedy ono jest dla samej 
jabłoni, ażeby spulchnić ziemię koło ziarnka 
i służyć temuż za pierwszy pokarm. — Prawda, 
że taki jest cel jabłka wsobny, lecz ten nie 
wyklucza wcale celowości odnośnej do wyższych 
istot — tak samo jak celowość wnętrzna każ­
dej komórki ciała nie przeszkadza jej celowej 
odnośni do całego organizmu. Zresztą, miła woń 
jabłka, nęcąca oko barwa, smak wyśmienity, 
czy są tak dalece potrzebne do użyźnienia ziemi, 
i czyż nie mogą oznaczać przeznaczenia na 
pokarm ludzi i zwierząt?

Któż nie zauważył czasem psa plądrującego 
trawniki i zjadającego łapczywie jakieś zioła. 
Co psu do ziela? Otóż pies ten czuje się cho­
rym, a instynkt go uczy, że w królestwie ro-



C E L O W Y U STRÓJ PR ZY R O D Y . 45

ślinnfejft ’ jest dla niego lekarstwo. Podobne in- 
styij^fcy leczenia się roślinami spostrzeżono pra­
wie u wszystkich zwierząt z blizka nam znajo­
mych. Wkońcu i człowiek rozumem i doświad­
czeniem do tego doszedł, że świat roślinny po­
siada środki lecznicze na niemal wszystkie jego 
i zwierząt niemoce.

Rośliny są jeszcze niezbędne, jakeśmy już 
nadmienili, dla oddychania zwierząt. Zwierzęta 
oddychając, chłoną tlen, wyziewają zaś kwas 
węglowy — z powodu procesu palenia, który 
tworzy w ich muszkułach zapas ich siły. Sam 
ród ludzki zużywa w ten sposób corocznie 
200 miliardów metrów sześciennych tlenu; zwie­
rzęta nierównie więcej — nie mówiąc już o wszyst­
kich paleniach, butwieniach i fermentacyach, 
które w podobny sposób powietrze odmieniają. 
Cała więc atmosfera stałaby się w końcu nie­
zdatną do oddychania, gdyby nie było narzą­
dów odnawiających jej procesem odwrotnym. 
Takimi zaś narządami są właśnie rośliny. Do 
niedawna sądzono, że one oddychają w prze­
ciwny sposób: chłonąc kwas węglowy a tlen 
wydzielając; dziś przekonano się, że wprawdzie 
zaródź (protoplasma) roślinna te same odbywa 
odmiany z powietrznią, co zwierzęca, choć da­



4<> C ELO W Y U STRÓJ PR ZY R O D Y .

leko powolniej; ale chlorofil, substancya zie­
lona, ubierająca niemal całą rośliną pod po­
wierzchnią liści i cienkich łodyg, rozkłada pod 
wpływem światła kwas węglowy i uwalnia tlen, 
skąd wynika, że roślinność zielona, pokrywająca 
w strefach umiarkowanych niemal całą po­
wierzchnię ziemi, wydziela za dnia nierównie 
więcej tlenu niż go zużywa, i tym sposobem 
atmosferę ziemską odpowiednio dla ludzi i zwie­
rząt odnawia.

Długoby mówić o mieszkaniach wszelkiego 
rodzaju, o ochronie przed srogością klimatu 
i rozmaitych wrogów, jakiej świat roślinny do­
starcza zwierzętom. Przenieśmy się myślą w te 
puszcze zwrotnikowe, gdzie dziewicza buja ro­
ślinność w pełni życia i świeżości, gdzie pod 
strażą olbrzymich palm i bananów, powiąza­
nych lekkimi lijanów splotami, piętrzą się 
i plączą wszystkie hierarchie drzew, krzewów 
i traw. Patrzmy, ile tu życia mieszka! jak swa­
wolne małpy huśtają się na roślinnych sznurach, 
ptaszki wesoło świergocą, złote owady migocą 
w świetle... jak tu rojno i gwarno! — A po­
myślmy, coby to było, pod tern zwrotnikowem 
słońcem, gdyby tego życia zwierzęcego nie chro­
niła i nie otulała roślinność... Chyba nagie ster­



C E L O W Y USTRÓJ P R ZY R O D Y . 47

czałyby skały, wśród wydmów spieczonego pia­
sku. I nie idąc tak daleko, naszemu własnemu 
krajowi odbierzmy roślinność, a on wnet zamil­
knie i wymrze do szczętu; ani robaczek go nie 
ożywi — bo i on potrzebuje swego listka, który 
go karmi i chroni od deszczu i spiekoty.

Słowem, świat roślinny tak jest zbudowany, 
że jest wielkim d o m e m  o milionowych izbach 
i gankach dla przytułku i ochrony zwierząt, 
oraz k u c h n i ą  dla przyrządzania im pokar­
mu, i w e n t y l a t o r e m  dla oczyszczania im 
powietrza, nawet a p t e k ą  dla leczenia, ich 
chorób.

Taka jest w ogólnych zarysach jego celo­
wość odnośna.

Królestwu zwierzęce.

Przychodzimy już do szczytu tego cudnego 
gmachu: do królestwa zwierzęcego. Im wyżej 
w skali życia, tern celowość widoczniej i wspa­
nialej się odsłania. Przypuszczając, jakeśmy po­
wiedzieli na początku, że świadomość, jako naj­
wyższy objaw życia zwierzęcego, jest też celem 
jego wsobnym — znajdujemy logiczną racyę 
i potrzebę całej tej hierarchii celowych syste­



48 C ELO W Y USTRÓJ P R ZY R O D Y .

mów, którymi rzeczywiście natura to królestwo 
obdarzyła.

A  najprzód, bezpośrednio do poznania zmy­
słowego, czyli c z u c i a ,  trzeba najdelikatniej­
szych narządów dla odbierania rozmaitych wra­
żeń z otaczającego świata — od świata, ciepła, 
głosu, różnych fizycznych i chemicznych dzia­
łań, obchodzących byt organizmu — oraz dla 
przesyłania takowych do tej tajemniczej głębi, 
gdzie się iści świadomość. Na to są tak zwane 
organa zmysłów, których budowa jest tak ja­
wnie, tak wspaniale i bogato do tych celów 
dostrojona, że służyła zawsze za klasyczny ce­
lowości dowód.

Jest prawie komunałem mówić o celowości 
oka; nie oprę się jednak chęci podniesienia 
w niej jednej strony, na którą może niedosyć 
zwrócono uwagi — mianowicie: jak anality­
cznie natura rozwiązuje problem widzenia. W y­
stawmy sobie, że niema jeszcze na świecie 
oka; jest tylko masa nerwowa, której wra­
żliwość na światło bierzemy, bez dalszego tłu­
maczenia, jako daną. W  pewnej odległości od 
tego nerwu jest przedmiot, np. jakaś strzała 
AB. Jeśli ten przedmiot jest oświecony, nerw 
odbiera od niego jakieś wrażenie światła — ale



C ELO W Y USTRÓJ PR ZYR O D Y, 49

zupełnie nieokreślone, bo każdy punkt nerwu 
otrzymuje razem promienie od wszystkich pun­
któw przedmiotu. Ażeby na nerwie wyraził się 
o b r a z  strzały i urzeczywistniło się w i d z e n i e ,  
trzeba, żeby promienie z punktu strzały A pa­
dały wyłącznie na jakiś osobny punkt nerwu a, 
promienie zaś z punktu B,, na osobny punkt nerwu 
b, i t. d. Jakżeż więc to wyłączenie promieni, 
od różnych części przedmiotu pochodzących) 
i skierowanie ich do osobnych części nerwu, 
do skutku przyjść może? Najprostszy na to 
sposób byłby: postawić przed nerwem wiązkę 
drobnych rurek o ściankach czarno zabarwio­
nych. W  ten sposób, te tylko promienie przez 
każdą rurkę przejdą i do odpowiedniej części 
nerwu trafią, które wprost w tę rurkę wpadają 
a więc te, które od części przedmiotu wprost 
przeciwległej pochodzą; reszta zaś promieni, od 
innych części przedmiotu pochodząca, wpadnie 
w rurkę ukośnie i na czarnych jej ścianach zga­
śnie. Tak powstanie na nerwie niedoskonały je­
szcze, ale rzeczywisty obraz przedmiotu, — 
Drugi, nierównie już wyższy sposóh dojścia do 
tego samego celu jest: umieścić przed nerwem 
jakieś ciało przeźroczyste, załamujące promie­
nie; a wymyślić dla tego ciała taki kształt,

C elow ość . 4.



50 C E L O W Y U STR Ó J P R ZY R O D Y .

iżby wszystkie promienie od punktu przedmio­
towego A na to ciało padające, po załamaniu 
skupiały się na jeden punkt nerwu a, i tak 
samo promienie od punktu przedmiotowego B 
skupiały się w jednym punkcie nerwu b. Ta­
kim kształtem, jak wyższa matematyka po­
kazuje, może być tylko soczewka. — Z tych 
tedy sposobów rozwiązania problemu widzenia, 
a priori możliwych, któregoż natura użyła? 
Użyła wszystkich równocześnie: na najniższym 
szczeblu życia, znajdują się tylko narządy do 
odczuwania światła, bez istotnego obrazu; owa­
dy po większej części posiadają już oczy, zbu­
dowane na zasadzie rurek wyłączających pro­
mienie — albo, co na jedno wychodzi, cylinder- 
ków wzdłuż przeźroczystych, z których się 
składa u nich tak zwana »rogówka siatkowa«: 
w wyższych zaś ustrojach istnieje w oku so­
czewka, w stosownem oddaleniu od rozwinię­
tego nerwu czyli »siatkówki«. I warto zauwa­
żyć, że to oko z soczewką nie jest dalszym 
rozwojem i wydoskonaleniem oka z rogówką 
siatkowaną, tylko jest rozwiązaniem tego sa­
mego problemu na zupełnie innej zasadzie.

Ale nerw i soczewka, to dopiero zasadnicze 
części składowe organu widzenia: do dobrego



C ELO W Y U STRÓJ PR ZYR O D Y 51

zaś widzenia, potrzeba jeszcze mnóstwa innych 
warunków. Dla uchylenia światła zewsząd wpa­
dającego, trzeba zbudować przed siatkówką 
ciemnicę optyczną cameram obscurant, i opa­
trzyć ją z przodu przeźroczystą szybą. Na to 
jest gałka oczna z »twardówki«, zewnątrz bia­
łej, wewnątrz czarnej; a w niej osadzona jest, 
jak szkiełko w zegarku, przeźroczysta »rogówka«.

Dalej, dla otrzymania wyraźnego obrazu od 
przedmiotu, trzeba ściśle obliczonego stosunku 
między czterema czynnikami: odległością socze­
wki od siatkówki — wypukłością soczewki — stop­
niem załamywania światła tej ostatniej — i ta- 
kimże stopniem załamywania środowiska, w ja­
kiem istota żyje, t. j. powietrza albo wody. Te 
wszystkie warunki znajdą się w oku wybor­
nie obliczone: soczewka ma inną wypukłość 
i inny stopień załamywania światła u zwierząt 
żyjących na ziemi, inny u wodnych; a że przed­
miot widzenia bywa raz dalej, raz bliżej, trzeba 
przyrządu zmieniającego za każdym razem odle­
głość ogniskową w oku — i na to przycze­
piony jest do soczewki muszkulik, musculus acco- 
modatitius, który ściągając ją lub zwalniając, 
nadaje jej mniejszą lub większą wypukłość.

Dla regulowania znów ilości wpadającego
4*



52 C E L O W Y  U STR Ó J PR ZY R O D Y .

światła, trzeba umieścić przed soczewką prze­
ponę z otworem, któryby się zmniejszał przy 
żywszem świetle, rozszerzał przy słabszem — 
tę funkcyę spełnia, jak wiadomo, barwna »tę­
czówka«.

Dla ułatwienia stereoskopowego widzenia, 
czyli intuicyi trzeciego wymiaru przestrzeni, 
trzeba dwoistości oczu; a znów dla jedności 
aktu widzenia, trzeba tak urządzonej muszku- 
latury, żeby oba oczy ku jednemu zwracały się 
przedmiotowi. I na to są w istocie tak pokrzy­
żowane muszkuły oczne, że oczy nie poruszają 
się, jak inne wogóle dwoiste organa, symetry­
cznie do średnicy ciała, ale zawsze asymetry­
cznie: oba ku jednej stronie.

Do odpowiedniego używania wzroku, trzeba 
jeszcze takiego urządzenia oka, któreby pozwa­
lało skupiać uwagę na jeden przedmiot, który 
chcemy poznać — a zarazem nie pozbawiało 
potrzebnej czujności nad całem otoczeniem. 
Otóż takie jest w rzeczy samej urządzenie pola 
widzenia w oku, że tylko jedno miejsce, na 
środku tego pola, przedstawia się wyraźnie, re­
szta dokoła mglisto: nie dosyć widocznie, by 
rozstrzelić uwagę — ale dosyć, by ją zwrócić, 
gdy się coś nadzwyczajnego na uboczu pojawi.



C E L O W Y USTRÓJ PR ZY R O D Y . 53

Ponieważ dalej w powietrzu unosi się wiele 
pyłków, które osiadając na szybie ocznej, od­
bierałyby jej co chwilę niezbędną przejrzystość, 
potrzeba środka do obmywania i przecierania 
tej szyby: — i na to są, tuż przy oku, gru­
czoły łzowe, które wyrabiają ciecz do zwilżania 
tej szyby, a nad okiem ruchliwa powieka, która 
jak gąbka co chwila ją przeciera.

Zważywszy delikatność struktury, jaką mieć 
musi przyrząd widzenia, i ważność jego wzglę­
dem celu życia, potrzeba go ile możności ochro­
nić i zabezpieczyć. Otóż dlatego gałka oczna 
osadzona jest w głębokim dole kostnym, jak 
w istnej fortecy — broniona jeszcze ile mo­
żności od uderzeń z przodu wysuniętemi na­
przód kościami czoła i górnej szczęki — od 
pyłu spadającego z głowy ochroniona brwiami — 
od słońca i kurzawy osłonięta rzęsami — od 
wszystkiego wreszcie chroniona powieką, która 
skoro coś oku zagraża, instynktowo je zasłania. 
I dlatego to organ tak delikatny, względnie 
rzadko bywa uszkodzony.

Wymieniam tylko zgrubsza znajome wszyst­
kim czynniki wzroku; ale jest ich nierównie 
więcej, i każdy z nich pod mikroskopem odsłania 
jeszcze całe systemy celowo urządzonych skła­



54 C E L O W Y U STR Ó J PR ZY R O D Y .

dników. Taki jest narząd widzenia; takie są 
też narządy słuchu, powonienia i innych zmy­
słów — niepodobna o wszystkich mówić.

Ale te organa poznawcze logicznie znów 
wymagają organów l o k o m o c y i :  władza po­
znawania przedmiotów odległych byłaby nie- 
racyonalną, bez władzy poruszania się ku nim. 
Do sprawienia lokomocyi najprostszym środkiem 
jest kurczenie się i rozszerzanie samego ciała; 
ale jeśli ruchy mają być szybkie, rozmaite, 
z lekkością i precyzyą wykonywane, potrzeba 
nadto złożonego systemu podpór, dźwigni i in­
nych twardych części, do których przytwier­
dzone być muszą ścięgacze, podług praw i wy­
magań mechaniki. — Tak właśnie postąpiła na­
tura. Na najniższym szczeblu dała tylko kur­
czące się mięśnie, wyższe zaś zwierzęta obda­
rzyła systemem mięśni i kości, przedziwnie obli­
czonym.

I najniższe żyjątka, gdy się im bliżej przy­
patrzymy, nie skąpo są zaopatrzone. Jeden z mi- 
skropijnych »wymoczków«, Arcella Vulgaris, 
nie ma prawdziwych nóżek, tylko błonkę grzbietu 
wystającą dokoła i wyciętą w ząbki, którymi 
wymoczek rusza i w ten sposób po dnie kropli



C ELO W Y USTRÓJ P R ZYR O D Y. 55

wody chodzi. Ale czasem zachciewa mu się 
pobujać w górnych warstwach kropli. "Wówczas 
widać pod mikroskopem, jak powstają w jego 
ciałku banieczki powietrza, po trzy z każdej 
strony, i te banieczki rosną — aż Arcella, 
stawszy się lżejszą od wody, wznosi się do góry. 
Czasami chce się wymoczek przewrócić: wów­
czas banieczki tylko po jednej stronie ciałka 
powstają — i nasza Arcella, odwrócona, oparłszy 
swe »pseudopodia« o górną powłokę kropli, 
wędruje sobie po niej dowoli.

Jeżeli tak śliczne pomysły kryją się w wy­
moczkach, których krocie roją się w kropelce 
wody, to daje do myślenia, jakie cuda mecha­
niki znajdować się muszą w systemie rucho­
wym doskonalszych zwierząt. I w rzeczy samej, 
coraz wspanialsze robimy w nim odkrycia — 
a często, gdy nasza mechanika coś nowego 
w swoim zakresie wymyśli, ze zdumieniem do­
wiadujemy się od anatomii, że to już odwiecznie 
w systemie kostnym miało zastosowanie. Nie­
podobna znowu zapuszczać się w szczegóły, 
trudno jednak nie oddać mimochodem hołdu 
podziwienia ogólnym cechom tej mechaniki ko­
stnej; jak kształtowi kości rurkowatemu, obli­
czonemu na moc i lekkość — jak pomysłowi



56 C E L O W Y  U STR Ó J P R ZY R O D Y .

spajania kości w stawach zapomocą próżni, na 
sposób półkul magdeburskich, co zostawia człon­
kom największą, swobodę ruchów — jak wy­
borowi punktów przyczepienia muszkułów na 
kościach, który raz siłę poświęca na korzyść 
chyżości ruchów, drugi raż chyżość na korzyść 
siły, a w każdym przypadku uwzględnia nie­
chybnie największy pożytek danego organizmu.

Niedosyć na tem: musząc już wprowadzić 
w organizm części twarde dla lokomocyi, na­
tura umyśliła z nich skorzystać dla drugiego 
celu, t. j. dla ochrony części miękkich. I tak, 
wątłe ciałka owadów ubrała całkowicie w ro­
gowe pancerze, do których od środka przy­
twierdziła ścięgacze. W wyższych tworach prze­
ważył znów wzgląd na główny cel, t. j. udosko­
nalenie czucia, któremuby taki pancerz mocno za­
wadzał: — i dlatego u nich części twarde, t. j. kości, 
kryją się w środku, a czułe mięśnie uczepione 
są zewnątrz. Wszakże i tu kości służą za ochro­
nę dla części najdelikatniej szych, i to w miarę 
ich ważności: mózg i mlecz pacierzowy zam­
knięte są zupełnie w mocnych szkatułach ko­
stnych, narządy zmysłów ukryte są ile możno­
ści w jamach kostnych, serce i płuca przynaj­
mniej kratą z żeber otoczone.



CELOWY USTRÓJ PRZYRODY. 57

Lokomocya znów celowo wymaga u zwie­
rząt osobnych przyrządów do k a r m i e n i a  się,  
jakich rośliny nie potrzebują. Roślina czerpie 
wciąż soki korzonkiem; od tego ciągłość jej 
wegetacyi zawisła; gdy więc chcemy roślinkę 
przenosić z miejsca na miejsce, cóż robimy? — 
umieszczamy ją wraz z ziemią, z której żyje, 
w przenośnej doniczce. Otóż taką doniczką prze­
nośną są u zwierzęcia jelita, zawierające papkę 
pożywną, t. zw. »miazgę kiszkową«, w której za­
nurzają się i którą wsysają »chłonice« — niby 
korzonki wewnętrzne zwierzęcego organizmu. 
Ale, że pokarm zwierzętom właściwy brać się 
musi, jakeśmy widzieli, ze świata organicznego, 
a więc po wielkiej części w stanie stałym i czę­
stokroć twardym, potrzeba zwierzętom całego 
szeregu przyrządów do chwytania tego pokar­
mu i doprowadzania go, mechanicznymi lub 
chemicznymi środkami, aż do tego stanu płyn­
nego, w jakim przez chłonice wessany i przy­
właszczony być może. Do tego systemu należą 
najprzód usta, które zapomocą zębów i języka 
zgrubsza pokarm mielą; dalej żołądek, który go 
do reszty mechanicznie rozrabia; tudzież różne 
gruczoły wyrabiające ślinę, sok gastryczny, żółć 
i inne płyny, które chemicznie tę papkę przy­



5 8 CELOWY USTRÓJ PRZYRODY.

prawiają. Wtedy dopiero zaczyna się absorbcya 
do roślinnej podobna.

Lecz i ta absorbcya wymaga dla zwierząt oso­
bnej ekonomii: u roślin wystarcza powolne są­
czenie się soków, zapomocą endosmozy i wło­
sko watości; u istot zaś ruchliwych i zużywają­
cych wciąż ruchem i czuciem swą energię ży­
wotną, trzeba te straty ciągle nagradzać nie- 
ustannem a prędkiem nadsyłaniem życiodajnego 
soku, aż do kończyn organizmu. Na to mają 
zwierzęta system żył i tętnic po całem ciele 
rozgałęziony, a w piersiach serce, formalną 
pompę tłoczącą, o podwójnem działaniu i o czte­
rech klapach, która chyżym a silnym ruchem 
pędzi krew po wszystkich zakrętach tej cudo­
wnej kanalizacyi, niosąc wszędzie świeży zasób 
życia i siły. I tu znowu, prócz celowości całego 
systemu, ileż to cudnych pomysłów w szcze­
gółach — np. te zastawki umieszczone w żyłach, 
jak wentyle w pompie, by w przypadku cofnięcia 
się krwi, zamknąć doraźnie żyły — albo te włoski 
w tętnicach automatycznie falujące, jak zboże 
pod wiatru powiewem, by obiegowi krwi do­
pomagać — albo też, w samej krwi, te gałki 
czerwone, co jak gąbki chwytają tlen w płu­
cach, i obwożą go po całem ciele — albo i ta



C E L O W Y  USTRÓJ PRZYRODY. 59

ciecz krwista, posiadająca dziwną własność krze­
pnięcia zaraz po wyjściu z żyły (nawet bez ze­
tknięcia z powietrzem); przez co w przypadku 
zranienia zasklepia się otwór tymczasowym ban­
dażem, pod którym siła lecznicza natury spie­
sznie odbuduje przerwaną tkankę.

Dalej, przyswajanie sobie pokarmów pociąga 
za sobą wymianę gazów z atmosferą, czyli o d ­
d y c h a n i e .  U roślin ta wymiana dzieje się 
na powierzchni — i na to są liście, pomnażające 
tę powierzchnię niesłychanie. Zwierzę przeci­
wnie, jako ruchliwe, musi być w sobie skupione: 
jako czułe, musi się często włosem, pierzem, 
łuskami pokrywać; a jednak, z powodu akty­
wniejszego życia, musi nierównie więcej oddy­
chać. Trzeba mu więc wewnętrznego przyrządu, 
któryby w małem miejscu przedstawiał od wnę­
trza jak największą powierzchnię dla zetknięcia 
powietrza z krwią; trzeba mu nadto drugiej 
pompy, albo raczej miecha, któryby wciąż nowe 
powietrze w ten przyrząd wciągał, a zużyte 
wypędzał. Taką maszyną są płuca, rozgałęzia­
jące się w tysiące misternych pęcherzyków, 
oplecione siatką żyłek i przytwierdzone do kla­
tki piersiowej, która niemi na sposób miecha 
porusza.



CELOWY USTRÓJ PRZYRODY.(JO

W  końcu, dla połączenia tych pięciu syste­
mów pod centralną władzą ś w i a d o m o ś c i ,  
trzeba szóstego systemu: stacyi i drutów tele­
graficznych, coby ze wszech stron przynosiły 
wiadomości i zanosiły rozkazy. Takim jest sy­
stem nerwowy, w którego centrach mieszka 
tajemnicą osłonięta świadomość. Z centrów zaś 
rozchodzą się milionowe niteczki: jedne przy­
noszą wrażenia, drugie niosą ruch — jedne pod­
legają woli, drugie są od niej niezależne — 
w miarę jak tego wymaga dobrze zrozumiany 
interes organizmu.

Oto w kilku słowach celowa racya sześciu 
systemów, składających doskonały zwierzęcy orga­
nizm; z pojęciażyciaświadomego,jako celu,wszyst­
kie racyonalnie się wywodzą. Należy tu jeszcze 
siódmy system, odnoszący się, już nie do ko­
rzyści jednostki, ale do bytu gatunku, a obej­
mujący środki rodzenia, karmienia, ochrony 
i wychowania podobnego sobie potomstwa; — 
należą tu jeszcze inne mniej istotne systemy: 
narządy głosu, ubrania, walki zaczepnej i od­
pornej... A o każdym z wspomnianych i z pomi­
niętych systemów należałoby opowiedzieć, jak 
jest znowu sam w sobie małym całokształtem



CELOWY USTRÓJ PRZYRODY. 61

celowości, w którym nie tylko środki do wyko- 
konania własnej funkcyi, ale też środki pomo­
cnicze dla jej ułatwienia, dla ubezpieczenia or­
ganu, dla zastosowania się do różnorodnych 
okoliczności, mnożą się i urozmaicają bez końca...

Lecz wszystkie te systemy razem wzięte 
stanowią dopiero zewnętrzną stronę, niby ma- 
szyneryę życia zwierzęcego — daleko bogatszą 
jeszcze pod względem celowości jest strona 
wnętrzna, psychiczna. W  wyższych rodzajach 
zwierząt, gdzie świadomość wybitniej się za­
znacza, niełatwo nam odróżnić, co zwierzę wła­
sną robi zmyślnością, a czego natura z góry 
go nauczyła. Lecz na niższych szczeblach życia, 
u owadów, gdzie samodzielność jednostki, jak 
zręczne doświadczenia entomologów wykazały, 
prawie żadnej nie gra roli — tam najbardziej 
objawia się w instynktach mądrość natury.

Któż nie wie o państewku pszczół, o ich 
wzorowej karności, o mądrym podziale pracy, 
o zdumiewającej technice ich budownictwa? 
Mniej są znane, a jednak nie mniej zdumiewa­
jące są instynkta innych Błonkówek (hyme- 
noptera), zwłaszcza tych gatunków, co same 
karmiąc się miodem, polują przytem dla wy-



6 2 CELOWY USTRÓJ PRZYRODY.

karmienia swoich poczwarek na żywą zwie­
rzyną. A jak mądrze polują te maleństwa!.,. 
Leon Dufour, ojciec nowożytnej entomologii, 
znalazłszy roku 1839, w podziemnych gankach 
Osmyka ( Carcesis), ciałka chrząszczów Bogat- 
kowatych (Buprestis) poukładane, po trzy przy 
każdej poczwarce, podziwiał, jak wybornie te 
ciałka były zachowane: nie wyschłe ani ze­
psute, giętkie, jak żywe. Wiedział zaś z dłu­
giego doświadczenia, że owad martwy już po 
jednym dniu schnie lub gnije. Nie wiedząc, 
czemu przypisać zachowanie tych ciałek w ta­
kiej świeżości, przypuszczał, że Osmyk zapu­
szcza swem żądłem jakiś płyn antyseptyczny, 
który zapobiega zepsuciu.

Później instynkta Błonkówek zostały do­
kładniej zbadane. H. Fabre, który się do tego 
zbadania najwięcej przyczynił, stawia sobie py­
tanie: jakby też kongres uczonych fizyologów 
rozwiązał zadanie, z którem się owad spotyka, 
mianowicie: jakim sposobem opatrzyć komorę dla 
jajeczka zbudowaną, w żywność mięsną — umo­
rzoną: bo inaczej jej ruchy w komórce grozi­
łyby zgnieceniem delikatnemu jajeczku — a przy - 
tem zachowującą się w zupełnej świeżości przez 
kilka tygodni: bo tyle trzeba czasu, żeby się



CELOWY USTRÓJ PRZYRODY. t)3

poczwarka wykłuła i wykształciła? — Uczeni 
fizyologowie nasuszyliby sobie dobrze głowy, 
zanimby te sprzeczne warunki pogodzić zdołali. 
Próbowaliby zapewnie najprzód płynu antyse- 
ptycznego, o jakim Dufour myślał; a dopiero 
przekonawszy się o bezskuteczności takiego 
środka, wpadliby może na pomysł sztucznego 
sparaliżowania żywych owadów, na pokarm po- 
czwarki przeznaczonych, w taki sposób, żeby 
ruchliwość straciły, a zachowały wegetacyjną 
żywotność. Pomysł wyborny! ale jak go usku­
tecznić? ażeby takie sparaliżowanie sprawić, 
trzeba porazić centra nerwowe do ruchu słu­
żące; ale takich centrów, do pewnego stopnia 
od siebie niezależnych, jest zawsze u owadu 
kilka; a przytem silny pancerz pokrywa naj­
częściej jego ciało. Trzeba tedy zbadać, gdzie 
są te centra nerwowe, gdzie spojenia pancerza, 
przez które najłatwiej je ostrzem dosięgnąć; 
a trzeba jeszcze takie owady na połów wybie­
rać, u których centra nerwów ruchowych są 
najwięcej skupione, bo u takich tylko można 
jednym sztychem zupełny paraliż sprawić; w ra­
zie zaś przedłużenia walki, życie samego na­
pastnika byłoby zagrożonem.

Otóż, o cudo! owad rozwiązał od razu ten



CELOWY USTRÓJ PRZYRODY.« 4

arcytrudny problem: — aby opatrzyć swą po- 
czwarkę w świeże mięsne zapasy, używa on 
systemu paraliżowania ułowionej zwierzyny; 
zna miejsca jej centrów ruchowych i trafia 
w nie niechybnem pchnięciem żądła.

Osmyk, który poluje na pancerne chrząszcze, 
wybiera z pomiędzy mnóstwa rodzajów wyłą­
cznie Bogatki i Ryjkowee (Buprestis, Curculio), 
mające wszystkie trzy centra prawie w je ­
dnym punkcie; a złowiwszy takiego chrząszcza, 
w mgnieniu oka godzi żądłem w jedyne spo­
jenie pancerza, przez które do tych centrów 
dosięgnąć może: t. j. pod brzuchem, między pier­
wszą a drugą parą nóżek — przez co doraźne 
i zupełne sprawia odrętwienie1.

Znowu Nęk {Spheoc), który poluje na świer­
szcze, mniej uzbrojone pancerzem, ale mające 
trzy centra nerwowe znacznie od siebie odle­
głe, innej używa taktyki. Rzucając się na świer­
szcza, przewraca go na grzbiet, i przytrzymu­
jąc go łapkami, ostrożnie trzy razy kłuje go

1 Ten sam skutek otrzymuje eksperymentator, kłu­
jąc w tem miejscu chrząszcza szpilką zwilżoną amo­
niakiem. Owad w ten sposób sparaliżowany, zachowuje 
się całymi tygodniami świeży i żywy, a nieruchomy; 
czasem tylko potrząsa mackami.



CELOWY USTRÓJ PRZYRODY. 65

zatrutem żądłem, najprzód w szyję, potem mię­
dzy dwoma pierwszymi pierścieniami toraksu, 
nareszcie w brzuch, i tak dopiero zupełnie 
go ubezwładnia. Inne Błonkówki, gromadzące 
w swych norkach rozmaite owady, z systemem 
nerwowym jeszcze mniej ześrodkowanym, za­
dają odpowiednią ilość pchnięć żądłowych; — 
pewną gąsieniczkę kłuje jej wróg dziewięć razy, 
w każdy pierścień osobno.

Tak natura w sferze instynktów, niemniej 
jak w organizacyi ustrojów, rozwiązuje zadania 
a n a l i t y c z n i e  — jak najdoskonalszy mate­
matyk. I musi być bogata w pomysły, kiedy 
i wśród najdrobniejszych istotek takie skarby 
mądrości sieje — maxime miranda in minimis!

Rozmaitość gatunków.

Widzieliśmy celowość ustrojów roślinnych 
i zwierzęcych w ogólności; nie możemy oczy­
wiście zapuszczać się w badanie pojedynczych 
gatunków — jest to zadaniem całej historyi na­
turalnej; ale jedna przynajmniej kwestya, ogól­
nej natury, wymaga jeszcze od nas zastano­
wienia: na co mianowicie takie mnóstwo i taka 
rozmaitość tych gatunków, co przepełniają lądy 

C elow ość . 5



6 6 CELOWY USTRÓJ PRZYRODY.

morza i powietrze?— na co zwłaszcza te gatunki 
szkodliwe, te pasożyty cudzym kosztem żyjące?...

Trojaki, wogóle mówiąc, powód wymagać 
może takiej rozmaitości typów i gatunków.

Najprzód, powód genetyczny, żeby mogły 
się pojawić wyższe typy życia, musiały je uprze­
dzić niższe. Mówiłem już, że dla zwierząt musi 
miejsce przygotować roślinność; ale nawet mię­
dzy roślinkami wielka część nie urośnie bez pró­
chnicy, t. j. gleby już w organiczne szczątki 
bogatej. Więc najprzód wystąpić musiały na 
arenę rośliny najmniej wymagające, jak mchy, 
wątrobowce, porosty, by z własnych szczątków 
złożyć torfy i próchnice, na podścielisko dla 
wyższych gatunków; rośliny mogące znosić 
upały i gwałtowne wiatry, uprzedzić musiały 
rośliny wymagające nieco cienia i zaciszy. Dziś 
jeszcze teorya płodozmianu naucza nas, jak po­
przedzająca na pewnej glebie wegetacya ko­
rzystnie wpływać może na następną.

Powtóre, nawet w obecnej równowadze eko­
nomii natury, jedne gatunki są dla drugich po­
żyteczne, czasem niezbędnie potrzebne. Służy 
roślina roślinie: patrzmy na lesiste wzgórze, jak 
tam mchy, tuląc się pod cień jodeł, zawdzię­



CELOWY USTRÓJ PRZYRODY. 07

czają im swój bujny rozwój; lecz równocześnie 
wywdzięczają się drzewom przez to, że wilgoć 
w roli utrzymują. Niech kto wytnie drzewo, 
a i mech zginie, i cała okolica postać zmieni; 
deszcz będzie rzadszy; a kiedy spadnie, to woda 
stoczy się na walnie po nagim i poszarpanym 
grzbiecie wzgórza — i zamiast życia, rozniesie 
spustoszenie; strumień, który z pod wzgórza 
wypływał i dolinę użyźniał, niebawem wyschnie, 
bo już nic jego źródła nie zasili; wszystko za­
sępi się i zmarnieje. — Tak to ten las na wzgó­
rzu całą okolicę ożywiał.

Służy też roślina zwierzęciu — i to tak, że 
każdy niemal gatunek rośliny jest na usługi 
jakiegoś osobnego gatunku zwierząt, któremu 
wszystkich potrzeb dostarcza. Gąsienica jedwab­
nika np. żyje tylko liściem morwy, a kosze- 
nila tylko na pewnym kaktusie; gdyby więc 
nie było tego kaktusu i morwy, nie mielibyśmy 
jedwabiu ani karminu. Krzywodzióba nie było 
w Anglii, póki tam nie zasadzono świerków; a mą­
dry wróbel dopiero wówczas zawędrował na Sy­
bir, kiedy się tam rolnictwo na większe roz­
miary wprowadziło.

Służy wreszcie zwierzę zwierzęciu — nie 
tylko jako ogniwo w tym łańcuchu jedzących

5*



68 CELOWY USTRÓJ PRZYRODY.

i jedzonych, ale też szeregiem innych posług, 
które i w najmniejszych zakątkach natury spo­
strzegamy. Jak hyena oczyszcza lasy z trupów 
zwierzęcych, tak w krainie owadów Grabarze 
każdą padlinę skrzętnie grzebią; a jak krowy 
i kozy człowiekowi, tak pewne mszyce służą 
mrówkom za dojne bydełko. Służą też poje­
dyncze gatunki celom przyrody przez to, że 
rozkrzewianie się innych gatunków w równo­
wadze trzymają. Jak w martwej przyrodzie siły 
przeciwne się ważą: spójność z prężnością, siła 
odśrodkowa z ciążeniem — a gdy jednej ujmiesz, 
draga zrywa równowagę i nieraz przerażające 
sprawia spustoszenia — tak samo się dzieje 
i w naturze żyjącej. Anglicy przed pół wiekiem, 
obliczywszy ile im zboża wróble corocznie zja­
dają, myśleli zrobić spekulacyę tępiąc je do 
szczętu; ale wnet tak się rozmnożyło robactwo 
polne, że zniszczeniem groziło gospodarstwu 
i potem za pieniądze z kontynentu wróble spro­
wadzali. Do niedawna tępiono krety w ogro­
dach; dziś, lepiej rzecz zbadawszy, sprowadzają 
je umyślnie ogrodnicy. Filoksera od kilku lat 
niszczy winnice we Francyi i Włoszech; pró­
bowano przeciw niej krocie chemicznych i fizy­
cznych środków; rząd francuski wysokie za



CELOWY ł U8TRÓJ PRZYRODY. 69

wynalezienie skutecznego środka ofiarował su­
my; wszystko było daremnem. W  końcu Pasteur 
najrozumniej zauważył, że jedyny na to śro­
dek byłby: życie przeciwstawiać życiu; filoksera 
musi mieć w swym rodzinnym kraju natural­
nego przeciwnika, który jej mnożenie się trzyma 
tam w granicach; przeniesiona przez nieba- 
czność ludzi do Europy, nie znalazła tu wła­
ściwej zapory, i stąd ta straszna plaga — któ­
rej wtedy dopiero skutecznie się zapobieży, 
kiedy się tego wroga filoksery odkryje i w Eu­
ropie zaprowadzi. Tak królik, zawieziony do 
Australii, gdzie nie znajduje tej fauny, co go 
u nas ogranicza i pożytecznym czyni, staje się 
już groźną dla krainy plagą.

A zauważyć trzeba, że gdy jeden gatunek 
walczy w ten sposób z drugim, trzymając go 
w granicach, przez to samo służy trzeciemu 
gatunkowi, a może i dziesiątemu, któremu tam­
ten jest wrogiem. Obwiniamy kota o okrucień­
stwo, kiedy wyjada wróble — ale kot przez to 
broni od zagłady owada Baryłkarza (mikroga- 
słer), prześladowanego przez wróbla; a że znów 
baryłkarz trzyma w ryzie Pierydy, które jedzą 
kapustę — więc kot, dusząc wróbla, służy ka­
puście, i zgon każdego kota, mówi dowcipnie



70 CBLOWY USTRÓJ PRZYRODY.

Coutance1, okrywa żałobą kapuściany naród. — 
Tak to powiązane są gatunki łańcuchem wza­
jemnych usług.

Trzeci wreszcie cel, który nam tę mnogość 
gatunków tłumaczy, jest ten, że natura chciała 
wypełnić ile możności tętnem życia całą tę 
kulę ziemską, którą dla życia zbudowała. Chcąc 
życia, chciała go jak najobficiej. Dlatego, nie 
tylko »pełne zwierza bory«, ale też w kępie 
trawy pełno drobnych owadów — i w kropelce 
wody roją się niewidzialne wymoczki — i nawet 
pod ziemią znajdujemy nory i głębokie chodniki 
świadczące o nurtującem tam życiu. A kiedy 
z Agassi zem wdrapiemy się na szczyt nagich 
lodowców, znajdziemy i tam owadka Dosoria sal- 
tans, wesoło po lodzie skaczącego i gnieżdżą­
cego się w jego szczelinach. Jeśli znów z Mark- 
hamem wyprawimy się do bieguna, w tej nie­
gościnnej dla życia krainie usłyszymy jeszcze 
ryk morskiego konia i zdybiemy ślady zbłąka­
nego białego niedźwiedzia. Dlatego też i w mo­
rzu i w rzekach musiały być odmienne flory 
i fauny: inne w górnych warstwach, inne w śre­
dnich, inne w głębinie — gdzie niektóre pod

1 Coutance, La lutte pour l'existence.



CELOWY USTKÓJ PRZYRODY. 71

olbrzymiem brzemieniem 600 atmosfer swobo­
dnie krążą, spożywając szczątki z wyższych 
warstw spadające! — i w najmniejszej też sadza­
wce muszą być inne owady do pląsania na po­
wierzchni, inne do pełzania w mule. Dlatego 
w powietrzu są i kondory, by latały nad szczy­
tami Kordylierów, i złote muszki, by brzęczały 
tuż nad kwiatuszkami doliny. Wreszcie, gdy 
gromada dziennych zwierząt spoczywa, wystę­
puje na plac opuszczony gromada innych ga­
tunków, która noc ożywia. Co więcej, życie, 
wypełniwszy lądy, morza i powietrze, jeszcze 
samo na sobie się piętrzy: nie tylko grzbiet sło­
nia jest lasem pełnym krzewów i zwierzyny 
różnorodnej, ale nawet drobne owady, jak żuki, 
mają swoje pasożyty — a od kiedy znamy 
świat mikrobów, wiemy, że w samych mięśniach 
i we krwi może wszystkich zwierząt roi się, wo- 
góle bez ich szkody, obce im życie1. Die Natur, 
mówi dosadnie Hartmann, packt das Leben, wo 
sie nur kann.

Skutkiem, a oraz warunkiem tego wypeł­
nienia, jest ta sławna »walka o byt«, która tak

1 Szkodliwość mikrobów nie jest normą, tylko wy­
jątkiem — do czego jeszcze wrócimy.



72 CHT.OWY USTRÓJ PRZYRODY.

rozżala pesymistów, a pozytywistom daje asumpt 
do zaprzeczania wyższej myśli w ekonomii 
przyrody. W  gruncie, to pożeranie jednych 
zwierząt przez drugie, nie jest prawdziwą 
walką: bo niema w niej hazardów; wojska 
te nie odnoszą ani zwycięstw, ani klęsk; tylko 
prawidłowo i nieodmiennie jedne gatunki biorą 
swe pożywienie z drugich; klęska zaś gatunku 
zjadanego, byłaby zarazem zgubą zwycięzcy. 
Słowiki wyjadają muszki, nigdy muszki nie 
jedzą słowików — a stanowcza zagłada mu­
szek, byłaby nieszczęściem dla rodu sło­
wiczego.

Ale czemuż, zapyta kto, cały ten system, 
że jedne gatunki żyją mordem drugich? — 
Najprzód zapewne, gdyby istniały jedynie ga ­
tunki trawożerne, to życie zwierzęce nie mo­
głoby się równie bogato rozwinąć. Wiele przy­
miotów fizycznych i psychicznych — i to może 
najwybitniejsze w sferze zwierzęcej —  należą 
do gatunków drapieżnych. Same nawet trawo­
żerne pozbawione byłyby w takiej hipotezie 
wielu sił, zręczności, delikatności zmysłów, in­
stynktów rozmaitych, które posiadają dla obrony 
od drapieżnych. Dalej, ta ekonomia przyrody 
prowadzi do tego, że przy tych samych wa­



CELOWY USTRÓJ PRZYRODY. 7 3

runkach miejsca i czasu, więcej istot dociska 
się do uczty życia — a choćby chwilę tylko 
jej używały, zawsze jest to dla nich darem 
i uciechą dłużej trwającą, niż krótki ból śmierci. 
W gnieździe kuropatwy, jest zapewnie kilka 
piskląt przeznaczonych na pastwę jastrzębia — 
ale tymczasem, parę dni lub tygodni cieszą się 
one swobodnie życiem1: — gdyby ta część ma- 
teryi, która ma służyć za pokarm jastrzębia, nie 
przechodziła kolejno przez żyto i kuropatwę, ale 
innym porządkiem dostawała się wprost do ja­
strzębia, nie byłoby co prawda mordu tych 
piskląt, ale też nie byłoby wcale ich życia. 
Natura więc, obdarzając tymczasowo życiem 
i tę materyę, którą niebawem dla wyższych 
tworów poświęcić zamierza, nie jest okrutnicą, 
jak zarzuca jej Schoppenhauer, ale miłośnicą 
życia i dobra żyjących.

Wreszcie, jedno z dwojga musi być końcem

1 Mylnie sobie czasem wystawiamy, że zwierzęta 
służące normalnie za pokarm innym, nie mają już in­
nego celu. One są i na to, żeby żyły: to jest ich cel 
wsobny, który natura prawdziwie zamierza, kiedy obda­
rza ich środkami do życia. Lecz oprócz tego mają one, 
jak wszystkie twory, cel odnośny — który nie uchyla 
pierwszego, tylko go w pewnej mierze ogranicza.



74 CELOWY USTRÓJ PRZYRODY.

każdego życia organicznego: albo śmierć gwał­
towna, albo umieranie z chorób i starości; — 
to ostatnie tylko u ludzi, przy troskliwej opiece 
rodziny i wygodach jakiej takiej cywilizacyi, 
może być znośnem; dla zwierzęcia zamieranie 
ze starości musi być męką1; śmierć więc gwał­
towna jest dla niego dobrodziejstwem natury: 
i dlatego też taki koniec jest u zwierząt nor­
malnym — można powiedzieć, że jest natural- 
nem ich prawem. Przytem zwierzęta, mając 
mniej wydoskonalony system nerwowy niż czło­
wiek, nawet fizycznie mniej czują śmierć; a co 
najważniejsza, nie czują jej moralnie, nie wie­
dzą o niej. Natura, dając im cieszyć się życiem, 
tai przed niemi nieuchronną przyszłość. »Jedna 
tylko istota, mówi doskonale Coutance, wie 
o czekającej ją śmierci — ale też ona jedna 
ma w duszy zapewnienie drugiego życia«.

Trzy powyżej wyłożone względy nie tłu­
maczą oczywiście szczegółowo, dlaczego każdy 
gatunek istnieje — jest to, jak powiedziałem, 
niewyczerpanem historyi naturalnej zadaniem —

1 Czego okaz mamy w tych pieskach, którym zby­
tnia czułość ich pań przedłuża przykrą i brzydką
starość.



CBLOWY USTRÓJ PRZYRODY. 75

ale tłumaczą nam, dlaczego istnieje wielość i roz­
maitość gatunków, i dają nam jakiś klucz do 
zrozumienia, w jaki sposób pojedyncze gatunki 
mogą mieć swą racyę bytu celową w ekonomii 
przyrody. To jedno do ogólnego szkicu, który 
kreślimy, należy.

Szkic ten jest już narysowany: widzieliśmy 
celowe podporządkowanie trzech królestw — 
w każdem królestwie hierarchią i organiczny 
związek mnóstwa gatunków — w gatunkach 
logiczne zestrojenie narządów. Całość przyrody 
przedstawiła się nam jako system jednolity, 
w którym wszystko zbiega się i piętrzy har­
monijnie do uiszczenia świadomości — i przez 
nią, z punktu celowego, logicznie się tłumaczy.

Opisując ten system, mówiłem o zamiarach, 
o planach mądrości natury — bo, jak wspo­
mniałem na wstępie, każdemu, co o naturze 
rozprawia, cisną się te wyrazy do ust i pod 
pióro. Nie chciałem jednak z góry kwesty i o we­
wnętrznej istocie tej celowości przesądzić — 
stwierdziłem tylko i określiłem fakt: że w na­
turze panuje u k ł a d  c e l o w y  ^ -t. j. taki, jakiby 
mu nadała myśl dążąca do celu.



III.
D Ą Ż N O Ś Ć  C E L O W A  N A T U R Y

i zarzuty materyalistów.

f
 o wiedzieliśmy we Wstępie, że prawdy bę­

dące w jakimkolwiek związku z najwyż- 
szemi zagadnieniami człowieka, wysta­

wione są nieuchronnie na wieczne zaczepki i ne- 
gacye. To i względem celowości natury spra­
wdzić się musiało.

Ludzkość, uderzona mądrością celowego po­
rządku w przyrodzie, wyprowadzała z niego 
zawsze prosty wniosek, że ta mądrość nie jest 
złudną, że ponad naturą jest inteligencya, która 
świadomie i w zamiarze pewnych celów świat 
ukształtowała — INoOę -avTx Sisttóapjcrsl. Ale po 
obu stronach tej pewności, skrajne zboczenia

1 Anaksagoras. »Umysł wszystko ustroił«.



DĄŻNOŚĆ CELOWA NATURY. 77

umysłu, stare jak historya myśli — materya­
lizm i idealny panteizm1 — wiecznie jej z dwóch 
stron przeciwnych zaprzeczają. Materyalizm, wy­
chodząc z bezwiednej materyi, przeczy wręcz 
istnieniu celowości: wszystko, jego zdaniem, 
dzieje się przypadkiem; pozór porządku, który 
widzimy w świecie, jest tylko koniecznym wy­
nikiem ślepych praw mechaniki kosmicznej — 
więc, mówi wkońcu materyalizm: nie potrzeba 
rozumu Twórcy. Panteizm, snujący świat z myśli, 
uznaje wprawdzie dążność celową w naturze, 
uznaje w niej rozum — ale rozum w tejże na­
turze immanentny: świat, jego zdaniem, nie jest 
jak zegarek, który objawia rozum zegarmistrza, 
ale jak myśl, która jest samymże umysłem w czy­
nie, — więc (i on tak konkluduje) niema nic poza 
światem, niema Stwórcy od świata różnego.

Ta sama piosnka od blizko 30 wieków. Ale, 
jakeśmy także we Wstępie widzieli, opozycya 
ta nic jeszcze nie przesądza o rzeczywistej * i

1 W jaki sposób materyalizm i panteizm mają pe­
wien zaród w naturze ludzkiego umysłu, i przeto, acz 
są chorobliwemi zjawiskami, pojawiają się niemal re­
gularnie, po obu stronach prawdy, wr historyi umysło- 
wości ludzkiej — wyłożyłem to w książce: Filozofia
i je j zadanie, rozdz. II.



78 DĄŻNOŚĆ CELOWA NATURY

wątpliwości lub niepodobieństwie rozstrzygnię­
cia tej kwestyi; by o tem sądzić, trzeba wni­
knąć w same racye i dowody oponentów, zo­
baczyć, czy one są przedmiotowymi, opartymi na 
faktach i wywodzie logicznym, czy przemagają, 
albo czy zachwiewają przynajmniej dowody 
twierdzące.

Tak właśnie uczynimy — i przypatrzymy 
się naprzód zarzutom i przeciwnym przypu­
szczeniom materyalistów.

Stary materyalizm Epikurejczyków nie zna­
lazł innej odpowiedzi na majestatyczne świa­
dectwo przyrody, któremuśmy w poprzednim 
rozdziale dawali uwagę, jak: wręcz przeczyć jej 
słowu — twierdzić upornie, że oko nie jest do 
widzenia, a noga nie do chodzenia:

Lumina ne facias oculorum clara creata,
Prospicere ut possimus, et ut proferre vial 
Proceros passus, ideo vestigia posse 
Surarum ac feminum pedibus fundata plicari...

Tak już śpiewał Lukrecyusz* 1 — a po 20 wie­

1 Nie myśl, żeś na to jasnym obdarzony okiem,
Byś widział — i gdy chyżym drogę mierzysz krokiem. 
Nie mniemaj, iż ci dano łydki i golenia
I gnące się kolana, właśnie dla chodzenia.

(Lukr. De rerum natura. Ks. IV. w. 824).



I ZARZUTY MATERY ALI STÓW. 79

kach plejada Encyklopedystów jeszcze na tym 
samym punkcie stała: Diderot i jego towarzy­
sze bawili się wciąż w przypuszczenie, że układ 
świata mógł być skutkiem szczęśliwego przy­
padku — podobnie jak gdy padną czcionki 
drukarskie na ziemię, może się przypadkiem 
złożyć druga Iliada. — Odpowiadano im na to 
bardzo rozumnie: Czemuż w takim razie nie 
przypuszczacie na seryo, że i pierwsza Iliada, 
podobnym przypadkiem, bez niczyjej myśli po­
wstała? Przecież nie więcej rozumu objawia 
się w jednej Iliadzie, niż w całym świecie — 
do którego i mózg Homera należy.

Najśmielsi dowodzili nawet konieczności ta­
kiego szczęśliwego przypadku. Między inożli- 
wemi kombinacyami atomów, mówili, była i ta, 
w której istniejemy; więc, w nieskończonym 
szeregu odmian, musiała wypaść i wypadła. Na­
tura, trzęsąc odwiecznie rzeszotem świata, mu­
siała wkońcu z konieczności rzeczy wytrząść 
i ten szczęśliwy skład atomów, któremu istnie­
nie zawdzięczamy. — Ale to powołanie się na 
k o n i e c z n o ś ć ,  jeszcze pogarsza ich sprawę. 
Przypuśćmy nawet odwieczne istnienie i nie­
skończone mnóstwo atomów, niema jednak żadnej 
konieczności, niema nawet racyi, żeby te atomy



80 DĄŻNOŚĆ CELOWA NATURY

były w ruchu raczej niż w odwiecznym spo­
czynku: istotna im bezwładność jest względem 
obu stanów obojętną.

Przyjąwszy znowu ten ruch jako fakt, nie 
wymagający dalszego tłumaczenia, nie widzimy 
jeszcze żadnej konieczności, żeby ten ruch coś­
kolwiek wytwarzał; nie widzimy racyi, żeby nie 
kołował w szeregu form, nic rozumnego, nic trwa­
łego nie zawierających —  jak wydmy piasku na 
Saharze. Zasada darwinistowskiej ewolucyi: »za­
chowanie tego co lepsze«, w biologii da się przy­
najmniej zrozumieć — a jak w swojem miejscu zo­
baczymy, nie wyklucza tam wcale celowości: — 
przeniesiona do kosmologii i zastosowana do 
procesu tworzenia się światów, ma ona jeszcze 
sens, jeżeli się przypuszcza dążenie tego pro­
cesu do urzeczywistnienia życia — więc znowu 
jakąś celowość. Ale jeżeli bierzemy jedynie ma- 
teryę kosmiczną w ruchu, bez żadnego celu, bez 
żadnej myśli kierowniczej — to dla niej wszelkie 
możliwe ułożenia są zupełnie obojętne; naj­
większy bezład, tworzenie się form niestałych, 
ciągle się rozpadających, jest czemś jednakowo 
dobrem, i jednakowo wiecznem być może, jak 
trwały jakiś i racyonalny układ. Nie może więc 
być mowy o postępie, o zachowaniu tego co



I ZARZUTY MATERYALISTÓW 81

lepsze tam, gdzie ani kierunku ku czemuś, ani 
nic lepszego, ani gorszego niema.

Co więcej, przypisywać czystemu zbiegowi 
przypadków jakikolwiek postęp, jakikolwiek po­
zytywny rezultat, jest to przeciwnem znanemu 
dziś w matematyce prawu »wielkich liczb« — 
według którego przypadki, w jakimś pewnym 
kierunku dodatnie, równoważą się, przy wielkich 
ilościach, z przypadkami ujemnymi — i rezultat 
jest żaden — chyba, że wchodzi w grę jakiś 
czynnik stały, który szalę na jedną stronę prze­
ciąga. Dwaj gracze, po bardzo wielkiej liczbie 
partyi jakiejś gry czysto hazardowej, znajdą swe 
kieszenie w tym samym mniej więcej stanie co 
na początku. Przy rulecie, bank regularnie wy­
grywa pewien procent z sum na grę wystawia­
nych, bo w samych warunkach tej gry założoną 
jest nieco większa szansa na jego stronę. — 
I tak, żeby świat ze zbiegów atomów się wytwo­
rzył, musiało być coś założonego w początkowem 
ich położeniu i ruchu, co do tego rezultatu zmie­
rzało.

Niektórzy z materyalistów, zwłaszcza dzisiejsi, 
nie lubią wspominać o przypadku, i podstawiają 
natomiast słowa, jak »konieczność«, »prawa ma- 
teryi« i t. p. — Ale w rzeczy samej, jest to

Celowość. 6



82 DĄŻNOŚĆ CELOWA NATURY

tylko różnica słowna: skoro bowiem odrzucili 
wszelki pierwiastek racyonalny w naturze, już 
im nic nie zostaje, tylko przypadek, czyli to co 
się powszechnie pod tą nazwą rozumie. — Bo 
cóż właściwie nazywamy przypadkiem?

Pojęcie przypadku jest, tak samo jak pojęcia 
celowości, przyczynowości i t. p., pochodzenia 
subjektywnego. Przez przypadek rozumiemy, 
w sferze czynności ludzkich, fakt lub zbieg fa­
któw n i e z a m i e r z o n y :  »przypadkiem stukłem 
lampę« — »przypadkiem spotkaliśmy się na ulicy«. 
Nie wykluczamy oczywiście z przypadku przy­
czyn sprawczych, bo wiemy, że tych nigdy bra­
kować nie może, ale wykluczamy tylko przyczynę 
celową. Przenosząc następnie to samo pojęcie do 
natury przedsobnej, uważamy za nieprzypadkowy 
każdy fakt lub zbieg faktów, będący wyrazem 
prawa, a więc i zamiaru natury: każde bowiem 
prawo natury uważamy za coś racyonalnego, 
więc i celowego; — przypadkami zaś nazywamy 
zajścia, zbieżności faktów, z których każdy ma 
oczywiście swoje przyczyny sprawcze, ale któ­
rych spotkanie się nie jest, lub zdaje nam się 
nie być, wyrazem prawa ani zamiaru natury. 
Gdy wilk goni owcę, to nie jest przypadek, ale 
gdy w tym biegu za owcą rozdeptuje po drodze



I ZARZUTY MATERYALISTÓW 83

ślimaka, to ostatnie jest przypadkiem, bo niema 
nic w naturze wilka, coby go do rozgniatania 
ślimaka skłaniało.

Rozumie się, że jak pojęcie natury i prawa 
natury bierze się w ciaśniejszem lub szerszem 
znaczeniu, tak samo i pojęcie przypadku może 
być wzięte ciaśniej lub szerzej — zawsze w zna­
czeniu względnem. Coś, co jest przypadkiem 
względem jednostki, może być prawem względem 
całości przyrody. Nakoniec, względem Boga nic 
nie jest przypadkiem, bo wszystkie zajścia, koli- 
zye, krzyżowania się wypadków — począwszy 
od losów człowieka, aż do najmniejszej ptaszyny, 
która »nie spada z dachu bez Ojca, który jest 
w niebiesiech« — wszystko jest odwiecznie ob­
myślane — jedno wprost chciane, drugie dopu­
szczone, jako nieuchronne następstwo rzeczy dla 
innych powodów zamierzonych — lecz wszystko 
w najwyższym planie Arcymistrza objęte. — 
A odwrotnie, jeśli się wykluczy myślą z ustroju 
świata ideę twórczą, i wszelką racyonalność, 
i wszelką dążność — natenczas wszystko staje 
się przypadkowem, same prawa przyrody już ni- 
czem innem być nie mogą, tylko sumą przypad­
ków — i cały świat staje się jednym wielkim 
przypadkiem bez racyi bytu.

6 *



84 DĄŻNOŚĆ CELOWA NATURY

Wkońcu, reasumując wniosek w I. rozdz. wy­
łożony, mówimy w dwóch słowach: świat jest 
zbieżnością nieprzeliczonych czynników, złożo­
nych w harmonijną i racyonalną jedność; — taką 
zaś zbieżność jedynie przyczyna inteligentna wy­
tworzyć może — więc natura jest utworem nie 
przypadku, ale inteligencyi.

Na to znalazłem ciekawą replikę w jednem 
z naszych pism pozytywistycznychł : »Rozumo­
wanie to, mówi to pismo, polega na błędnem poj­
mowaniu harmonii czyli porządku, jako czegoś 
danego z góry, a priori — podobnie jak z góry 
dany był wiersz, któryby miano przy pad ko wem 
rzucaniem liter odtworzyć... Ale porządek obecny 
świata nie był dany z góry, lecz a posteriori; 
jakabykolwiek zaś kombinacya powstała z jakie­
gokolwiek chaosu, to zawsze wyda się ona har­
monią, porządkiem, dla świadomości powstałej 
na podstawie, na prawach takiej kombinacyi. 
Świat zewnętrzny musi być, że się tak wyrazimy, 
współpostaciowy z naszą myślą; i ta to współpo- 
staciowość, ta zgodność zjawisk świata z naszem 
myśleniem, jest właśnie tą n a s z ą  harmonią; dla 
istoty innej organizacyi, wzrosłej na zasadzie 1

1 Przegląd tygodniowy 1884, nr. 48.



I ZARZUTY MATERYALISTÓW 85

innej kombinacyi elementów chaosu, n a s z a  har­
monia wyda się chaosem. A zatem... każda kom- 
binacya z każdego chaosu może stać się porząd­
kiem«.

Pytam szan. autora — który wprawdzie tego 
pomysłu nie wynalazł, ale jednak powtórzył go 
i przyswoił sobie — czy też on na sery o myśli, 
że każda kombinacya chaotyczna wytworzyć musi 
świadomość? Czyż nie widocznie możliwe są mi­
liony kombinacyi, któreby nic zgoła nie wytwo­
rzyły, a więc też nie znalazłyby »mózgu współ- 
postaciowego«, wobec którego uchodziłyby za 
harmonie? — Pytam go dalej: czy też możliwa 
jest choć jedna kombinacya materyi, z której by 
świadomość wynikła? Dubois Reymond uważa 
takową za nie do pojęcia1; a jeśli i nasz autor, 
jak przypuszczam, pojąć jej nie może — jakiemże 
prawem jej możliwość tak gładko suponuje?

Ale pomijając już ten zasadniczy błąd, w ka­
żdej materyalistycznej teoryi tkwiący, i odpowia­
dając wprost temu panu: powiedzieć muszę, że 
główna myśl, którą on wojuje, t. j. względność 1

1 W głośnej swego czasu mowie Über die Grenzen 
des Natur er kennens, mianej na walnem zgromadzeniu 
przyrodników w Lipsku r. 1872.



8 6 DĄŻNOŚĆ CELOWA NATURY

wszelkiej harmonii, albo jak inni mówią, »względ­
ność praw rozumu«, jest grubą pomyłką. Względ­
nemu są właściwie prawa przyrody, jak: prawo 
powszechnej grawitacyi, prawo prężności gazów 
i t. p. W tych prawach umysł nie znajduje ko­
nieczności; uznaje je jako fakta, ale nie jaka 
pryncypia; wie z doświadczenia, że tak  j es t ,  
ale nie widzi, żeby ta k  b y ć  m u s i a ł o  a ina­
czej żadną miarą być nie mogło. Heglowskie 
próby wyprowadzenia tych praw a priori, naj­
mizerniej zawiodły. Ponad temi zaś prawami, 
w wyższej i odrębnej sferze, są p r y n c y p i a :  
absolutne pewniki, prawa metafizyczne, normu­
jące zarówno wszelki byt i wszelkie myślenie — 
jak: pewnik identyczności, pewnik przy czy nowo­
ści, pewnik racyi dostatecznej... Te pewniki są 
już bezwzględne i we wszelkich przypuszczeniach 
i kombinacyach koniecznie prawdziwe. Pojmuję, 
że w innej kombinacyi kosmicznej nie byłoby 
może ciążenia atomów — ale 2 atomy i 2 atomy, 
stanowiłyby zawsze 4 atomy (zasada identyczno­
ści); zjawiska inaczej by może po sobie następo­
wały — ale każde zjawisko miałoby zawsze przed 
sobą powód (zasada przyczynowości); ustroje by­
łyby zapewne inne niż są — ale każdy ustrój 
byłby systemem środków do celu dostrojonych



I ZARZUTY MATERY A LISTÓW 87

(zasada celowości...) Nie tylko inaczej rzeczy p o- 
j ą ó nie mogę — ale pojmuję, że inaczej rzeczy 
b y ć  nie mogą. A kto bezwzględność tych pe­
wników w wątpliwość podaje, ten faktycznie nie 
wie co mówi — i nie uważa, że niczego twier­
dzić ani przeczyóby nie mógł, gdyby rzeczywi­
ście o bezwzględności tych pewników wątpiłl.

Otóż harmonia, którą w świecie spostrzegamy, 
właśnie na tych bezwzględnych pryncypiach po­
lega. Podziwiamy mądrość natury, nie dlatego, 
że jest w niej to lub owo prawo: ciężkości lub 
spójności, bo pojmujemy przecież, że te prawa 
mogłyby być bezładnie i niecelowo użyte — ale 
dlatego, że natura racyonalnie tych praw używa, 
że środki do celów stosowne naprzód gotuje, że

1 Gdyby wątpliwemi, lub bezwzględnemi tylko były’ 
np. pryncypia s p r z e c z n o ś c i  lub i d e n t y c z n o ś c i  
wówczas: 2 razy 2, mogłoby być 5 — twierdzenie, że 
Darwin nie istniał, mogłoby być prawdziwem, obok faktu 
że Darwin istniał;... gdyby pryncypium p r z y c z y n  o- 
w o ś c i  nie było pewnem i absolutnem, wówczas wnioski 
jużby się nie wiązały z przesłankami, zjawiska nie mu­
siałyby ulegać prawom, ziemia mogłaby stanąć w swym 
obiegu bez powodu... Słowem, bez tych pryncypiów, i byt 
i myślenie toną w absurdzie...



8 8 DĄŻNOŚĆ CELOWA NATURY

wybiera najkrótszą drogą, że przeprowadza plan 
jednolity...

Jakichkolwiek natura używa czynników i praw: 
czy tych, któremi się sami w naszych dziełach 
celowych posługujemy, czy innych, jej tylko wła­
ściwych — skoro spostrzegamy, że s p o s ó b  i c h  
u ż y c i a  jest r a c y o n a l n y ,  t. j. kierowany 
temi absolutnemi pryncypiami, które tylko rozum 
posiąść może, a które zbiorowo nazwać można 
racyonalną harmonią, zawsze wnosić możemy 
i wnosimy, że natura jest utworem inteligencyi.

Ostatecznie, zarzut powyższy rozbija się o inne 
zarzuty, które ci sami materyaliści przeciwko ce­
lowości czynią, kiedy wytykają w naturze roz­
maite braki racyonalności i przezorności. Helwe- 
cyusz widzi brak Opatrzności w tern, że człowiek 
niema skrzydeł, że czaszka jego nie jest dość 
grubą, aby wytrzymała uderzenie spadającej da 
chówki; żali się, że morze jest słone, bo to w y­
stawia marynarzy na śmierć z pragnienia pośród 
wody; Martins dowodzi, że korona kwiatu, prze­
znaczona do chronienia zalążków od niepogody 
źle spełnia to zadanie, a najgorzej w roślinach 
najpotrzebniejszych człowiekowi; Darwin wymie­
nia kilka ustrojów niedobrze urządzonych, jak



I ZA R ZU T Y  M A TE RYAL1STÓ W 89

żądło u pszczoły, które godząc w napastnika, 
wyrywa się i ją samą o śmierć przyprawia; wy­
licza też kilkanaście organów u zwierza i u czło­
wieka w stanie nierozwiniętym i nieużytecznym: 
jak gruczoły piersiowe u mężczyzny i skrzydła 
u kazuara; Lange i inni zarzucają całemu go­
spodarstwu nieład i bezmyślną rozrzutność...

Cóż stąd wynika? Jeżeli doprawdy przyroda 
dlatego jedynie wydaje się naszemu umysłowi 
racyonalną i celową, że umysł nasz jest tejże sa­
mej przyrody wykwitem, i jakakolwiekby ona 
była, zawszeby się umysłom z jej łona pocho­
dzącym tak wydawała — jak nam przed chwilą 
mówiono — w takim razie wszyscy ludzie po- 
winniby wszystkie prawa i ustroje obecnej przy­
rody za celowe uznawać. Jeżeli zaś, jak wspo­
mniane zarzuty dowodzą, jedne urządzenia przy­
rody zdają się ludziom mniej racyonalne niż dru­
gie, jeżeli niektórym z nich zarzucają zupełny 
brak tej celowości, którą w innych zwykli znaj­
dować: nie jestże widocznem, że w sądzie na­
szym o przyrodzie jest coś niezależnego od przy­
rody, że mamy w myśli jakąś modłę absolutną, 
według której naturę sądzimy — innemi słowy, 
że rozumiemy absolutną logikę celu, środków,



!)0 DĄŻNOŚĆ CELO W A  N ATU RY

skutków, przyczynowości — i według niej rze* 
czywistośó mierzymy? *.

Z drugiej strony, czy te pozory niecelowości, 
czyli jak mówią: okazy dysteologii, jakie w przy­
rodzie znajdujemy, uprawniają nas do powątpie­
wania o celowości natury wogóle? Gdybyśmy 
znaleźli na odludnej wyspie dolmen, noszący wi­
doczne cechy pracy ludzkiej: odpowiedniość do 
mieszkania człowieka, ślady ognisk, okruchy na­
czyń, rysunki zwierząt na kościach... a przytem 
niektóre szczegóły, w którychbyśmy żadnej sto- 
sowności do potrzeb ludzkich upatrzyć nie mo­
gli — czybyśmy z tego ostatniego powodu po­
dali w wątpliwość pochodzenia tej budowli od 
człowieka? czybyśmy nie przypuścili raczej bez 
wahania, że owi ludzie mogli mieć jakieś cele, 
których my się wcale nie domyślamy? — Otóż 
i natura jest takim gmachem, w którym nieprze­
liczone odkrywamy ślady ręki rozumnego budo­
wniczego: ile praw, ile szczegółów znamy dokła­
dnie, w botanice, w zoologii, w anatomii, w fi- 1

1 Ta sama uwaga zwalcza zdanie Kanta, przedsta­
wiające celowość jako prawo subjektywne. Dokładniej 
ten błąd Kanta wyłuszczył i zbił Herbart: Einleitung 
in die Philosophie §. 132, tudzież Trendelenburg: Logi­
sche Untersuchungen, t. III, p. 47.



I ZA R ZU T Y  M A TE RY A LISTÓ W 91

zyologii, tyle niemal znamy okazów racyonalnych 
urządzeń. Pozory i podejrzenia niecelowości tam 
zwykle się zaczynają, gdzie grunt mniej zbadany, 
gdzie się kończy ścisła wiedza. A im bardziej 
się sfera nauki rozszerza, tern więcej rozwidnia 
się celowość, tem częściej się przekonywamy, że 
i to, co się nam poprzednio bezcelowem zdawało, 
ma w ekonomii natury racyonalne powody, i że 
tam, gdzieśmy widzieli tylko bezład, panuje myśl.

W  wielu rzeczach wystarczy chwila zastano­
wienia, ażeby sobie zdać sprawę, że natura mędr­
sza, niż karły, co ją sądzą. Słoność morza np. 
naraża majtków w rzadkich przypadkach na 
śmierć z pragnienia, ale gdyby morza nie były 
słone, czyby się ostały normalne warunki zdro­
wia dla miliardów istot żyjących w morzach i na 
wybrzeżach? Grubsza znacznie czaszka uchroni­
łaby rzadkich ludzi od nagłej śmierci — ale by­
łaby dla wszystkich ludzi przez całe życie cięż- 
kiem brzemieniem. Kto z nas chciałby nosić usta­
wicznie hełm, ażeby się zabezpieczyć od możli­
wego przypadku spadnięcia dachówki?

W  wielu innych razach urządzenia przyrody 
zdają się nam niedoskonałe, albo wystawiamy so­
bie możliwość dopięcia celu w sposób skuteczniej­
szy, ale uznać przecież musimy, że urządzenia te



92 DĄŻNOŚĆ CELO W A  N ATU TY

służą w pewnej mierze celowi. Lepsze narządy 
byłyby może w danym razie nieracyonalne — 
jak nieracyonalnem byłoby używanie brzytwy do 
rznięcia drzewa — a może też sprzeciwiałyby się 
dalszym natury zamiarom. Oko nasze mogłoby 
być urządzone do dalekiego widzenia, jak tele­
skop — ale i tak jak jest, nie jestże wybornie 
do potrzeb życia dostrojonem? skrzydło strusia 
nie służy mu do lotu — ale służy mu znakomi­
cie do biegu; korony pewnych kwiatów, mniej 
niż inne chronią zalążki od niepogody — jednak 
do pewnego stopnia je ochraniają; żądło pszczoły 
nie jest bronią dla jednostki —  ale zawsze 
dzielną jest bronią dla roju, któremu jednostka 
życie poświęca; gruczoły piersiowe u mężczyzny 
nie mają funkcyi, ale nie przez to są faktem nie- 
racyonalnym: bo mogą być poprostu odziedzicze­
niem po matce, niezupełnie zatartem, co embryo- 
logia dostatecznie tłumaczy. Natura w wielu rze­
czach, jak w mnożeniu zarodków, zdaje się roz­
rzutną — ale to rozrzutność bogacza, nie sza­
leńca; pod tą rozrzutnością ukrywa się zawsze 
myśl głębsza: przyroda wydaje na świat, zwła­
szcza w niższych i wątłych gatunkach, miliardy 
zarodków i żyjątek, z których tylko mała część 
normalny bieg życia przebędzie; ale nadzwyczajna



I ZARZUTY M A T E R Y A L IST Ó W . 9 3

płodność tych gatunków jest właśnie środkiem, 
przez naturę obranym, do zabezpieczenia ich 
bytu — oraz systemem do zaopatrzenia w orga­
niczną żywność gatunków wyższych — iw  końcu 
sposobem, jak powiedziałem inną rażą, obdarze­
nia życiem choćby na krótki czas jak największej 
ilości materyi i największej mnogości istot. Roz­
rzutność godna mądrości: wyrachowana i dobro­
czynna.

Wreszcie, zarzuty Darwina i jego zwolenni­
ków, o członkach i organach nieużytecznych, 
znajdują, niezależnie od hipotezy ewolucyi, ra- 
cyonalną odpowiedź w teoryi j e d n o ś c i  p l a n u  
p r z y r o d y ,  przez Jouffroy de St. Hilaire iAgas- 
siza rozwiniętej: mianowicie, że przyroda, mode­
lując ustroje według jednego typu, o tyle tylko 
ten typ w różnych rodzajach odmienia, o ile roz­
maite warunki ich życia wymagają. W ten spo­
sób cechy ustrojów, nieusprawiedliwione własnemi 
ich potrzebami, tłumaczyłyby się wspólnością 
planu — bez potrzeby uciekania się do wspólno­
ści pochodzenia.

A choćby się też miało przyjąć darwinisto w - 
ską teoryę pochodzenia gatunków — jeszczeby 
to potrzeby celowego tłumaczenia bynajmniej nie 
uchylało. Czy organ, który nam się wydaje nie­



9 4 DĄŻNOŚĆ C ELO W A  N ATU RY

wykształcony, jest i w obecnem stadyum poży­
teczny, w sposób nam nieznany — czy był po­
żyteczny dawniej, w niższych ustrojach, jak Dar­
win twierdzi, a później straciwszy racyę bytu 
począł atrofiowaó się i zanikać — zawsze pewna 
użyteczność musiała być warunkiem istnienia tego 
organu — zawsze więc nad nią panuje celowość.

Wszelako, ponieważ darwinizm, a raczej wo- 
góle ewolueyonizm, uchodzi dzisiaj za główną 
antytezę nauki o celowości, musimy się tej do­
ktrynie dokładniej z tego punktu przypatrzyć.



I Y .

CZY EWOLUCYONIZM ZASTĘPUJE CELOW OŚĆ?

przyparty z jednej strony postępem nauk 
przyrodniczych, który coraz więcej celowy 
porządek w przyrodzie uwidocznia, ści­

śnięty z drugiej strony rozwojem rachunku 
prawdopodobieństwa, który zamknął wrota do­
wolnym nad przypadkiem spekulacyom — ma- 
teryalizm dzisiejszy porzucił dawną teoryę szczę­
śliwego trafu, zaniechał obliczeń możliwych kom- 
binacyi, a schronił się niemal wyłącznie w teo- 
ryi ewolucyonizmu: z niej ostatecznie zrobił, pod 
egidą Spencera, swój symbol, swoją filozofię, 
swoją warownię.

Obejrzyjmy z blizka tę ciekawą warownię. 
E w o l u c y a  zależy w gruncie rzeczy na tern,



9fi CZY BW OLIICYONIZM

że istoty nie od razu, ale powoli, przez nie­
skończenie małe ulepszenia, kształcą się i roz­
wijają. Cóż w tem przeciwnego celowości ? 
Właściwie nic; — istotnie też myśl ewolucyi 
nie jest wynalazkiem Spencera, ani Darwina, 
ani wogóle szkoły materyalistycznej, ale prze­
ciwnie, jest pomysłem teleologów i spirytualistów. 
Już Kartezyusz w głównych rysach naszkico­
wał możliwość ewolucyi kosmicznej; Leibnitz 
ją w całości przeprowadził i wyraził w sła- 
wnem zdaniu: że »teraźniejszość brzemienna 
jest przyszłością«; Hegel ze swoją teoryą po­
wszechnego »stawania się« jest typowym ewo 
lucyonistą. U tych wszystkich myślicieli ewo­
lucja jest najwyższym wyrazem celowości, anty­
tezą materyalistycznego mechanizmu.

I w rzeczy samej, jeśli mam przypuścić 
przypadek naśladujący coś celowego, to już ła­
twiej go przypuszczę w jednorazowym rzucie; 
ale kiedy widzę, że do końcowego rezultatu, ma­
jącego wszystkie znamiona celowego dzieła, przy­
gotowują się zwolna i z daleka warunki: gdy 
widzę, że przybywają jedne po drugich skła­
dniki, na razie nieużyteczne, ale do końcowego 
ustroju potrzebne — wówczas wszelka możliwość 
przypadku niknie, przechodzi w absurd — a ce­



Z A S T Ę P U JE  C E LO W O ŚĆ ? 97

lowość ujawnia się żywcem: widać n a o c z n i e ,  
jak idea końcowego kształtu panuje nad przygo­
towawczą robotą.

Dzieła niezaprzeczalnie celowe, jakiemi są 
dzieła przemysłu ludzkiego, kształcą się wła­
śnie ewolucyjnie: substancye przeznaczone na 
papier, sukno, cukier przechodzą w fabrykach 
przez szereg stopniowych przemian, które są 
istotną ewolucyą ku zamierzonemu stanowi. 
W  przyrodzie, klasycznym typem ewolucyi jest 
rozwój zarodka w jajku albo ziarnku roślinnem; 
kiedy w jajku, wprzódy jednolitem, zaczyna się 
budować z jednej strony główka, z innych stron 
łapki i skrzydełka, które dopiero po wyjściu 
z jajka będą przydatne — kiedy wśród ciemno­
ści kształcą się oczy, tak utrafione do praw 
światła, z którem dopiero kiedyś spotkać się 
mają — kiedy zaczynają się tworzyć w różnych 
odległych od siebie punktach żyły i arterye, 
które powoli dopiero spotkają się ze sobą i złą­
czą w cudny system krwionośny — kiedy i płuca 
i wszystkie organa wyrabiają się z taką odpo- 
wiedniością do warunków i czynności przyszłych: 
nie jestże widocznem, że tu przyszłość panuje 
nad teraźniejszością, że przyszła funkcya jest 
istotnie celem powodującym i regulującym te-

Celowość. 7



98 CZY BWOLUOYON1ZM

raźniejszą pracę? Rozszerzyć zaś tę ideę ewolu- 
cyi na wszystkość, zidentyfikować świat z roz­
wijającym się embryonem, nie jestże to w naj­
wyższym stopniu usankcyonować celowość? — 
Samo pojęcie e w o l u c y i ,  r o z w o j u ,  czyż nie 
wyraża, że się coś na jaw wydobywa, co już było 
jakimś sposobem w rzeczy zawartem? a więc 
zatwierdza to pojęcie jakąś, choć potencyonalną, 
preegzystencyę końcowego rezultatu.

Skądże więc przyszli do tego materyaliści, 
żeby w idei ewolucyi szukać ucieczki od celo­
wości?

Otóż, wydało im się, że wiążąc zjawiska 
w nieprzerwany łańcuch przyczynowości z dro­
bnych przyczyn, uchylą przez to pierwszą przy­
czynę, a z nią wszelką celowość świata l. Przy­
puszczając, że wyższe gatunki zwierząt po­
wstały przez ewolucyę z niższych, uchylają —- 
jak im się zdaje — potrzebę stworzenia poje­

1 Wielu ewolucy oni stów otwarcie się przyznaje do 
tej dążności; Haeckel np. raz po raz powtarza: »musimy 
przyjąć ewolucyonizm, mimo wszelkich trudności, bo ina­
czej uniknąć nie możemy kr e a c y  ani zm u», t. j. stwo 
rżenia i Stwórcy. Inni, z mniejszą może świadomością, 
widocznie jednak pod wpływem tej samej dążności zo­
stają.



Z A S T Ę P U JE  C ELO W O ŚĆ ? 99

dynczych gatunków; przyjmują, że pierwsze ży­
cie ewolucyjnie powstało z nieorganicznej mate- 
ryi, znoszą też potrzebą interwencyi Stwórcy 
w początku życia; przypuszczczając wkońcu, że 
systemy planetarne ewolucyjnie wyrobiły się 
z mgławic, spychają Pana Boga tak w dal 
i wstecz, że już niby go myśl ludzka szukać nie 
potrzebuje... Ale jednej rzeczy nie spostrzegają: 
że im bardziej zmniejszają poszczególne inter- 
wencye Stwórcy, tern więcej potęgują objaw jego 
mądrości w całości świata — a więc całe ich ro­
zumowanie chybia celu.

Kiedy widzę sztuczny zegarek, oddaję hołd 
sztuce ludzkiej, która ten narząd wymyśliła 
i części składowe wyrobiła i złożyła; kiedy się 
dowiaduję, że przemysł do tego dziś doszedł, iż 
maszyna fabrykuje kółka i sprężyny do zegar­
ków, tern więcej inteligeneyę ludzką podziwiam; 
gdyby do tego jeszcze doszło, żeby maszyna nie 
tylko wyrabiała kółka i sprężyny, ale je też skła­
dała, i żeby wystarczało wrzucać do niej ka­
wały stali i srebra, a ona wyrzucałaby gotowe 
zegarki, byłby to jeszcze nierównie wyższy objaw 
geniuszu ludzkiego. Jeżelibym zaś z tego wła­
śnie punktu brał powód do zaprzeczania sztuki 
i myśli ludzkiej jeżelibym mówił: pocóż tu

7*



100 C ZY  E W O LU C Y O N IZM

szukać rozumu ludzkiego, kiedy bezwiedna ma­
szyna wszystko robi? za kogóżby mię wzięto? 
A  tak właśnie rozumują ewolucyoniści, kiedy 
w celu zaprzeczenia objawu mądrości w tera­
źniejszych tworach przyrody, uciekają się do 
przypuszczenia, że świat jest wielkim mechani­
zmem, co takie dzieła wytwarza. Jeśli tak jest, 
odpowiadam, to objaw celowości w przyrodzie 
jest jeszcze nierównie większy, niż go sobie lu­
dzie dotychczas wystawiali. W  jednem oku zwie­
rzęcia widzę już objaw mądrości; w plastycznej 
sile, która takie oko potrafi ukształcić, stokroć 
wyższą uznać muszę mądrości manifestacyę — 
a jeśli pierwotna mgławica zawierała już wirtual­
nie i życie i plastyczną siłę organizmu i oko... 
to już jest objaw nieskończonej mądrości, wszel­
kie nasze pojęcie przechodzący.

** *

Całość więc ewolucyonizmu, o ile zmierza do 
zaprzeczenia celowości i usunięcia przyczyny ro­
zumnej w tłumaczeniu świata, najzupełniej chy­
bia celu. — Wchodząc znów w szczegóły i ba­
dając, jak pojedynczy mistrzowie tej szkoły usi­
łują tłumaczyć ewolucyę bez celowości, widzimy,



ZA STĘ PU JE  CELO W O ŚĆ? 101

że albo niczego zgoła nie tłumaczą, albo opierają 
się na faktach, które zamiast wykluczać celowość, 
najwyraźniej ją suponują.

Pierwszy w tym kierunku występuje mate- 
ryalista Lamarck i stawia dwie przyczyny od­
mian i rozwoju gatunków, mianowicie: »środo­
wisko« (le milieu) i »potrzeby« (les besoins).
»Środowisko, mówi on, odmienia typy, a potrzeba 
stwarza organa«; — puste słowa, które jakoś 
dziwnie przypominają stare horror vacui *. Śro­
dowisko, rzecz jasna, nie zastosowuje do siebie 
organizmu własną siłą; zmiany w środowisku 
same przez się mogłyby tylko destrukcyjnie na 
organizmy działać, jak działają na minerały i na 
maszyny. Że zaś organizmy żywotne do pewnego 
stopnia przystosowują się do nowych warunków, 
jest to objaw właściwej im z d o l n o ś c i  a d a ­
p t o w a n i a  s i ę  do otoczenia — przymiot ar- 
cycelowy, którego ani podobna mechanicznie wy­
tłumaczyć. Eównież p o t r z e b a  — drugi horror

‘ Co z dwojga jest bardziej nie do pojęcia: czy śre­
dniowieczne horror vacui, podnoszące wodę w pompie, 
czy Lamarcka po trzeb a,  tworząca organa? Jedno i dru­
gie przecież opierało się poniekąd na eksperymencie — 
ale jedno i drugie w tern błądziło, że brało b r a k  t. j. 
nicość, za przyczynę.



102 C ZY EW O LU CYON IZM

vacui — jest tylko czemś ujemnem, co nic zgoła 
stworzyć nie może, chyba coś ujemnego, jak cier­
pienie i śmierć. A, że w istotach żyjących po­
trzebom odpowiadają zdolności, uszkodzeniom 
siła lecznicza — to nie zastępuje bynajmniej ce­
lowości i nie pozwala bez niej się obejść, ale 
jest właśnie jej objawem i dowodem. Sam Dar­
win, choć kontynuator Lamarcka, zdaje się ro­
zumieć, że te dwa czynniki nie prowadzą do jego 
celu, i wyraża się o nich z lekceważeniem * *.

Darwin tedy wprowadza trzeci pierwiastek: 
s e l e k c y ę ,  czyli dobór naturalny. Nie myślę tu 
polemizować z samą zasadą tej teoryi2; zwracam 
tylko uwagę na dwie rzeczy, w obecnej kwestyi 
rozstrzygające. Naprzód, selekcya naturalna, 
choćby w myśl Darwina istniała, nie może być 
powodem wielu odmian i właściwości wyższych 
postaci życia: co sam Darwin, po przeczytaniu 
swoich krytyków, Nageli’ego, Broca i innych, 
z godną pochwały szczerością uznał *. A  zatem,

1 »Nie mamy wielkiego zaufania do tych czynników«. 
0 pochodzeniu człowieka

* Opracował tę kweatyę ks. Wł. Zaborski T J.: 
»Darwinizm wobec nauki i rozumu«. Przegląd Powsz. 
w ciągu roku 1885 — i w  osobnej książce.

‘ O pochodzeniu człowieka. Część I., rozdz. 2.



ZA S T Ę P U JĘ  C E L O W O ŚĆ ? 103

jedno z dwojga: albo wrócić w części do nega­
tywnych czynników Lamarcka — jak to czyni 
półgębkiem Darwin we wzmiankowanem miej­
scu — albo wyznać otwarcie, że się ewolucyi bez 
celowości nie tłumaczy: w każdym razie powrót 
do celowości, otwarty lub zamaskowany.

Po drugie, sama ta selekcya naturalna, którą 
Darwin czy odkrył, czy wymyślił, suponuje ce­
lowość natury, niemniej jak ją suponują la- 
markowskie czynniki. Wiadome jest n. p. prawo 
biologii, przez Cuvier’a wyświecone, o »równo­
wadze organów«; mianowicie: że jeśli który­
kolwiek organ w jednym gatunku znajduje się 
więcej lub inaczej rozwinięty, niż odpowiedni 
w drugim gatunku, to wszystkie inne organa, 
które zostają z nim w ściślejszym stosunku 
funkcyonalnym, muszą się znaleść w pierwszym 
gatunku proporcyonalnie odmienne od takichże 
organów drugiego gatunku. Odmienny np. kształt 
zębów każe wnosić o proporcyonalnej odmianie 
w żołądku i kiszkach. Jakżeż więc to prawo 
iścić się może w ewolucyi darwinistowskiej, na 
podstawie walki o byt i selekcyi? Jednostka, 
dajmy na to, zdobyła przypadkiem jakąś mi­
nimalną korzyść w jednym organie; dajmy je­
szcze na to, że szczęśliwie spotkała jednostkę



1 0 4 C ZY  EW OLUCYON1ZM

drugiej płci, taką samą korzyść posiadającą. 
Już dosyć, sądzę, włożyliśmy na karb szczęścia; 
czy trzeba jeszcze przypuścić, że ta sama pierw­
sza jednostka zdobyła także przypadkiem, i to 
równocześnie, podobne korzyści we wszystkich 
innych organach od pierwszego zawisłych? — 
czy wierzyć nadto, że ta jednostka spotka je­
dnostkę drugiej płci, w której by się znów je­
dnocześnie takaż suma szczęśliwych przypad­
ków zbiegła? — Nie, powie oczywiście Darwin, 
jednorazowego zbiegu szczęśliwych przypad­
ków nie potrzeba; byłoby to właśnie syste­
mowi przeciwnem; ale skoro przez wpływ se- 
lekcyi wzmoże się jeden organ, to samo już 
pociągnie za sobą rozwój organów zależnych. 
Darwin gdzieś nazywa tę zawisłość »korelacyą 
rośnięcia«. — Wybornie, ale skądże ta kore- 
lacya? Przypadek wywołał zmianę w jednem 
miejscu organizmu, selekcya tę zmianę, jeśli 
korzystną jest, utrwala: cóż zaś równocześnie 
przystosowuje do części zmienionej resztę or­
ganizmu w sposób tak odpowiedni? Oczywiście 
nie co innego, tylko znowu jakaś zdolność or­
ganizmu do wewnętrznego dostrojenia się, do 
znalezienia wewnętrznej równowagi, nie mecha­
nicznej ale czysto celowej harmonii, między fun-



Z A S T Ę P U JE  C ELO W O ŚĆ ? 1 05

kcyą a organem — znowu to c o ś  r a c y o n a l -  
n e g o ,  co panuje w całej sferze życia i tkwi 
w jego głębinach.

Jednem słowem i Lamarck i Darwin bu­
dują swe teorye antycelowe na faktach i pra­
wach, wziętych z natury, ale już zawierających 
i suponujących celowość. Dotknęliśmy tylko 
jednego przykładu, ale mnóstwo innych faktów 
i praw, któremi się posługuje darwinizm: jak 
np., że organa żywe przez użycie wzmagają 
się (kiedy w mechaniźmie dzieje się przeci­
wnie) — że narządy nieużywane ulegają atrofii 
i zanikają i t. p. — niemniej widocznie znamię 
celowości noszą.

Cała wreszcie darwinistowska selekcya zapo- 
mocą walki o byt, jest istotnie tylko czynnikiem 
negatywnym, eliminującym jednostki nieudatne, 
niedosyć celowo nastrojone; a więc, albo niczego 
nie tłumaczy, albo suponuje w naturze jakiś inny 
pierwiastek dodatni, adaptujący, jak niektórzy 
mówią: p l a s t y c z n y .

Potrzeba takiego czynnika przejawia się 
niekiedy pod piórem samego Darwina, a bar­
dzo wyraźnie u wielu darwinistów, którzy w tę 
rzecz wmyślili się głębiej. Za co ich wszystkich 
karci Spencer, wytykając im, że niecałkiem na­



106 CZY EW OCUCYONIZM

ukę z celowości oczyścili. »Jakkolwiek się ten 
pierwiastek określi, mówi on, w jakichkolwiek 
słowach się go ukryje,... zawsze przypuszcze­
nie jakiejś stałej mocy plastycznej w orga­
nizmie, determinującej go do rozwijania się 
w coraz wyższe kształty, jest hipotezą anty- 
filozoficzną, zarówno nie do przyjęcia, jak hi­
poteza pojedynczych kreacyi; owszem, zlewa 
się z tą ostatnią w gruncie rzeczy, z tą tylko 
różnicą, że przemienia pochód fragmentary­
czny (t. j. pojedyncze stwarzania), w pochód 
ciągły i jednolity« ł. — Niepodobna dosadniej 
wyrazić tego, cośmy wyżej dowiedli: że ewolu- 
cya darwinistowska nie ratuje bynajmniej od ce­
lowości i »kreacyanizmu«.

A  cóż natomiast postawi sam Spencer, naj­
wyższy przedstawiciel i f i l o z o f  e w o l u -  
c y i ?  — Otóż, jak Lamarck i Darwin, tak samo 
i Spencer, uciekając od celowości, po długiem 
kołowaniu, do niej mimowolnie wraca, i zwalcza­
jąc celowość, posługuje się faktami, które ją su- 
ponują i zatwierdzają.

I w rzeczy samej, jakże Spencer tłumaczy 1

1 Bioluyy. Część III., rozdz. 8.



ZA S T Ę P U JE  C E LO W O ŚĆ ? 107

życie? Przez dwie funkcye, któremi są: 1) »koor- 
dynacya wewnętrzna«, czyli zdolność organi­
zmu do wytwarzania rozmaitości organów (dy- 
ferencyacya) i do zestrajania ich w harmo­
nijną jedność (integracya); 2) »korespondencya 
do zewnętrza«, t. j. przystosowywanie się istot 
żywotnych, nie tylko do obecnego stanu oto­
czenia, ale też do stanu mającego nastąpić.
Cóż bardziej celowego być może, jak te dwie 
funkcye? Spencer wprawdzie nagromadza mnó­
stwo abstrakcyjnych poglądów, śmiało rzucanych 
porównań, analogii do praw mechaniki, ażeby 
wytłumaczyć te dwie funkcye mechanicznym 
sposobem. Ale gdy się tę całą uczoność ściśle 
rozbiera, znajduje się na dnie wszystkiego tylko 
te trzy, już nam znajome, ewolucyi czynniki: 
wpływ adaptujący środowiska, selekcyę i przy­
padek. — Lecz dwa pierwsze czynniki, jak wi­
dzieliśmy wyżej., suponują celowość, trzeci nie 
jest czynnikiem i nic nie tłumaczy. Więc, niema 
wyjścia bez celowości.

Oceńmy rzecz na przykładzie.
Wystawmy sobie bryłki protoplazmy — coś 

jak »monera« Haeckla — zanurzone w wodzie, 
dostarczającej im zasobów oddychania i kar­
mienia się. Dajmy na to, że takie warunki same



108 CZY E W O IjUCYONIZM

utrzymują w nich życie. Ale te warunki, jak 
przypuszczamy następnie, zmieniają się: substan- 
cya pożywna np., wprzódy roztworzona w całej 
masie wody, wydziela się i skupia w kilku od­
dzielnych miejscach. Jakże teraz nasze żyjątka 
swej strawy dosięgną? Potrzeba im na to na­
rządów lokomocyi i, według prawa adaptacyi, 
te narządy mają się pojawić. Ale co je stwo­
rzy? — czy woda otaczająca? czy sama po­
trzeba? czy selekcya? czy przypadek?... O wo­
dzie tu ani mowy; sama potrzeba, tylko umo­
rzyć te żyjątka zdoła; przypadek sprawi, że 
niektóre z nich znajdą się w zetknięciu z ży­
wnością, i te ocaleją, inne, od niej oddalone, 
potrzeba umorzy. W  ten sposób zrobi się sele­
kcya — ale czysto przypadkowa, nie na korzyść 
zdolniejszych.

Lecz idźmy dalej: po jakimś czasie, przy­
puszczam, wszystkie nasze monery znajdą się 
już oddalone od żywności, bo cząsteczki po­
karmowe, z któremi były w styczności, spożyły; 
trzeba im teraz koniecznie sposobu poruszania 
się. Co więcej, potrzeba im jakiejś władzy po­
znawczej, któraby kierowała ich ruchami ku 
miejscom, gdzie się żywność znajduje — n. p. 
wzroku. Skądże więc dostaną odpowiednich na­



Z A S T Ę P U JE  C E L O W O ŚĆ ? 109

rządów do lokomocyi i widzenia? Rozumiem, że 
selekcya zgładzi osobniki, które takowych nie 
będą miały, ale sama żadnemu ich nie da; 
owszem, potrzeba zgładzi wszystkie, jeżeli nie­
które nie otrzymają tych narzędzi od jakiejś 
innej przyczyny. Tą zaś przyczjmą nie może 
już być bez końca przypadek — więc musi na­
reszcie być coś, coby istotnie dążyło do utrzy­
mania życia tych tworów.

Od korespondencyi zewnętrznej przejdźmy 
teraz do wewnętrznej koordynaeyi. Nie żałując 
szczęścia naszym drobnym żyjątkom, przypuśćmy 
że nabyły jakimkolwiek sposobem zdolności po­
ruszania się z miejsca. Ruszają się ochoczo; — 
ale przeto doznawać muszą jakiegoś braku 
równowagi w swym ustroju: przy tym ruchu, 
pierwotna metoda odżywiania się, przez nasią­
kanie całej masy pożywnym płynem, niedosyć 
prędko funkcyonuje, trzeba osobnego organu na 
pochłanianie i rozprowadzanie żywności. Spen­
cer powie znów, że ten organ pojawi się na 
mocy koordynaeyi; w ten sposób uiści się na­
przód »dyferencyacya«, podział pracy — po­
tem »integracya«, większa solidarność i zale­
żność pojedynczych części od całości. — Zgoda: 
są to prawa, podług których ma się wytworzyć



110 CZY BW OLUCYONIZM

organ; ale pytam o sposób, o przyczynę spraw­
czą tego wytworzenia. Spencer powołuje się 
na ogólne prawa mechaniczne: równowagi, se- 
gregacyi części podobnych i t. p. Ale te prawa, 
zrozumiałe w świecie nieorganicznym, tu są 
chyba metaforą, bo przecież harmonia orga­
nów do uiszczenia życia, właściwa integra- 
cya istoty żyjącej, nie jest żadną równowagą 
mechaniczną, ale jednością idealną, samą celo­
wością. Rzecz jest tak widoczna, że sam Spen­
cer nieraz zapominając się, zamiast przyczyny 
sprawczej, podaje wręcz przyczynę celową: 
mówi n. p., że »większa dyferencyacya w y ­
m a g a  większej integracyi, i n a c z e j  n i e  
m o g ł o b y  i s t n i e ć  ż y c i e « .  — Instynkt 
filozoficzny pcha widocznie Spencera do celo­
wości; ale duch systemu spycha go z tej drogi 
i nie zostawia mu innego wyjścia, jak tylko se- 
lekcyę, albo przypadek: selekcyi przypisać tylko 
można niszczenie nieudanych organizmów; skąd­
że więc tamtym co żyć mają przychodzi koor- 
dynacya i adaptacya? — »Trafia im się« — to 
ostatnia, niepoczesna z ust filozofa odpowiedź.

»Cały aparat naukowy Spencera, mówi ze 
słusznem oburzeniem Paweł Janet, cały stos 
jego przykładów do przesytu nagromadzonych,



Z A S T Ę P U J E  C E L O W O ŚĆ ? 111

całe jego słownictwo mechaniczne i dynami­
czne, nie zdołają ani zamaskować ani ulepszyć 
tego brutalnego i banalnego wyniku, na któ­
rym się te wszystkie amplifikacye kończą, mia­
nowicie: że postacie organiczne są rezultatem 
układów materyi przypadkowych. I w istocie, 
nie ma innego wyjścia, skoro się odrzuci wszelki 
pierwiastek kierowniczy, wewnętrzny czy ze­
wnętrzny. P r z y p a d e k ,  to prawdziwy mistrz 
w tej doktrynie, t o  u k r y t y  bó g ,  którego na­
zwy wstydzą się wymienić, ale którego wciąż 
za kulisami chowają« *.

*
*  *

Przyszliśmy więc do zapowiedzianego wnio­
sku: ewolucya albo niczego zgoła nie tłumaczy, 
albo zwraca się do celowości.

Ale porzućmy już tę całą polemikę, istotnie 
wyczerpniętą, a zwracając się do natury, zaga­
dnijmy ją wprost o kwestyę, która nas obchodzi — 
bez narzucania jej naszej myśli — z czystym 
zamiarem zrozumienia tego, co ona uczy. 1

1 Les Causes finales, 1. I. chap. 9, p. 391. — Stąd 
też wzięta myśl powyższego przykładu.



112 C ZY E W 0L U C Y 0N 1ZM

Natura trzema sposobami —  coraz to 'wymo­
wniej i coraz dobitniej jednę i tę samą lekcyę 
powtarza.

Przedstawia się ona naprzód, jakeśmy wi­
dzieli w rozdz. II., jako system olbrzymi i har­
monijny, z odpowiednich środków do uiszczenia 
najwyższych form życia złożony. Rozum ludzki, 
który nawet w niezgrabnym bełcie z kamienia 
uznaje ślad zamiaru, który w jednem skrzydle 
muszki znajduje cuda przezorności i wyrachowa­
nia — wobec całości tego ustroju przyrody, po­
dziwiać tylko może i od wieków podziwia uja­
wniającą się mądrość. I doprawdy, gdzież jest 
człowiek szczery, bez filozofii, bez z góry po­
wziętej teoryi, a znający jakotako naturę, któ­
ryby celowości w niej nie uznawał? — któryby 
mógł inaczej o niej mówić lub myśleć, jak wspo­
minając wciąż o jej zamiarach, środkach, pomy­
słach, i podziwiając jej mądrą przezorność?

Materyaliście to niedosyć: — system, jaki wi­
dzimy w naturze, twierdzi on, mógł być li tylko 
rezultatem, może szczęśliwego rzutu, a może su­
my przypadków ujętych w karby praw mecha­
nicznych. — Natura na to, odsłaniając się dalej, 
wypowiada niejako drugie słowo: odkrywa nie 
tylko swój s tan,  ale swoje s t a w a n i e  s i ę ;



Z A S T Ę P U JE  C ELO W O ŚĆ ? 113

pokazuje, że wciąż pracuje dla przyszłości, że 
idea tego, co ma być potem, włada wciąż tern, 
co się obecnie dzieje. W  embryonach kształtuje 
ona narządy, które nie przydają się na razie, 
a w późniejszej dopiero życia fazie i w innem 
otoczeniu, swe funkcye spełnią; w zdrowych or­
ganizmach osadza siłę leczniczą i rekonstrukcyj­
ną, która dopiero w przypadku uszkodzenia po­
tężnie się objawi; żyjące pokolenia tysiącznymi 
instynktami nagli do różnych prac, które dla nich 
samych są tylko uciążliwe, a przyszłym dopiero 
służyć mają pokoleniom.

Długoby wyliczać wszystkie trudy i troski 
macierzyństwa, sporą połowę życia wielkich i ma­
łych żyjątek zajmujące; ale najwidoczniej może 
ta praca natury dla przyszłości występuje tam, 
gdzie jest najmniej zmyślności jednostki, t. j, 
w świecie owadów. Mówiliśmy w rozdz. II. o in­
stynkcie Błonkówek, które, choć same karmią 
się tylko miodem, jednak dla opatrzenia w po­
karm swego przyszłego potomstwa, polują nie­
zmordowanie na owady, a złowiwszy je, ubez- 
władniają sztucznem pchnięciem żądła, składają 
obok własnych jajek, w przygotowanych na to 
podziemnych komórkach, i komórki te najsta­
ranniej zasklepiają. Skądże im ten pomysł?

C elow ość . 8



114 CZY BW OI.UCYON1ZM

Nie z własnej zmyślności, ani ze zrozumienia po­
trzeb swego potomstwa: bo same w mięsnym po­
karmie nie gustują, a swoich poczwarek nigdy 
w życiu nie widzą — nie z naśladowania rodzi­
ców: bo zima dzieli jedno pokolenie od drugie­
go — nie z jakiegoś nawyknienia dziedzicznie 
przekazanego: bo pierwsze fakta takiego zaopa­
trywania poczwarek, któreby dały początek na- 
wyknieniu, nie byłyby bez istniejącego już in­
stynktu możebne. Nie ma tu możliwego wykrętu 
od wpływu przyszłości na przeszłość. — Jak 
gdyby natura, przewidując wybiegi materyali- 
stów, zadokumentować chciała, że przyszłość ma 
na oku i dla przyszłości pracuje. Jeżeli zaś na­
tura objawia się nam jako p r a c u j ą c a  d l a  
p r z y s z ł o ś c i ,  jakżeż, proszę, wyraźniej mogła 
nam okazać, w jakiż sposób dosadniej mogła nam 
dowieść, że jest c e l o w ą ,  w prawdziwem tego 
słowa znaczeniu?

Otóż celowość przyrody ma jeszcze trzeci 
sposób zatwierdzenia się wobec nas — ponie­
kąd jeszcze wymowniejszy, bo dochodzący bez­
pośrednio aż do naszej wnętrznej świadomości.

Sama szkoła Darwina w swoich najnowszych 
badaniach, chcąc udowodnić jedność pochodzenia 
wszystkich tworów przyrody, wykazała faktycz­



nie między nimi dziwną, poniekąd nieprzerwaną 
ciągłość, ścielącą drogę do analogicznego wnio­
skowania z jednych na drugie. Darwiniści idą 
drogą tej analogii, z dołu do góry; ale jak za­
raz zobaczymy, ta sama droga i w odwrotnem 
kierunku prowadzi.

Bakon upomina, żeby, kiedy idzie o zbadanie 
jakiegoś prawa w przyrodzie, zaczynać od faktu 
wybitnego, czyli, jak on mówi, »prerogatywnego«, 
w którym się to prawo najwyraźniej i w całej 
pełni objawia. Cóż więc jest takim punktem 
w kwestyi celowości? Oczywiście celowość dzieł 
ludzkich. Wiemy, że człowiek zamierza cele: 
mieszkania, ubierania się, i że dla tych celów 
buduje domy, tka suknie, kuje broń. A widząc, 
że przyroda podobne wytwarza przyrządy, albo 
podobnie do celów stosowne — wnosimy, że i ona 
dla celu działa.

Ale jakiemże prawem, pytają, tak przecho­
dzić od człowieka do przyrody? — Gdyby mię 
tak zagadnął Kartezyusz albo Hegel, w ich 
ustach ten zarzut miałby znaczenie. Imbym 
odpowiedział, że i niezależnie od tej analogii 
między dziełami człowieka a przyrody, celo­
wość tych ostatnich dowodzi się metafizycznie, 
jakem w rozdz. I. wykazał. Ale dzisiejsi ewo-

8*

ZA ST Ę P U JE  C ELO W O ŚĆ ? 115



116 CZY EW OM JCYON IZM

lucyoniści, jakiemże prawem oddzielaliby czło­
wieka od natury? Czyż sami nie dowodzą, że 
człowiek jest tylko członem przyrody, a jego 
industrya, zjawiskiem natury, tak samo jak in- 
dustrya bobrów, ptaków, pająków — dalszym 
ciągiem powszechnej industryi przyrody? Któż 
wymowniej jak oni rozprawia o zmyślności 
zwierząt, o zbliżeniu ich rozumu do rozumu ludz­
kiego?

Mam więc wszelkie prawo zestawiać w je­
dnym szeregu te wszystkie industrye — i mó­
wić, że jeśli człowiek buduje domy, ażeby 
w nich mieszkać, to i bóbr buduje swe chałupki, 
ażeby w nich się chronić, i jaskółka lepi swe 
gniazdko, ażeby w niem się gnieździć... Za­
pewnie bóbr i jaskółka nie mają takiego rozu­
mienia celu, ani takiego doboru środków, jak 
człowiek; ale to rzecz jasna, że ten sam cel 
wpływa jakimś sposobem na te wszystkie bu­
dowania. I byłoby niedorzecznością przypuścić, 
że człowiek dlatego buduje dom, ażeby w nim 
mieszkać, a bóbr i jaskółka tylko dlatego mają 
gdzie mieszkać, że im się przytrafiło wybudować. 
Analogia tu jest tak ścisła, że nikt jej przeczyć 
nie może — a najmniej ewolucyonista, nieuzna-



Z A S T Ę P U JE  C E LO W O ŚĆ ? 117

jący istotnej różnicy między ludzką a zwierzęcą 
umysłowością.

Zstępując niżej po skali zwierzęcego życia, 
znajdujemy coraz mniej świadomości, ale ce­
lowość czynów nie mniej widoczną. Owad już 
z pewnością nie zna swego potomstwa, nie wie 
na co snuje swe misterne siatki, jak to Fabre 
ślicznemi doświadczeniami wykazał *: — a je­
dnak jego śpichlerze są zarówno celowe, jak 
śpichlerze bobra lub wiewiórki, jego siatki 
i inne sposoby łowienia zdobyczy tak samo do 
celu się odnoszą, jak mądre zasadzki kota lub 
tygrysa... Któż tu i gdzie granicę istotną pocią­
gnie?

Ależ znów za instynktem zwierzęcym idzie 
w jednolitej ciągłości funkcya organiczna. Tru­
dno powiedzieć, gdzie się jedno kończy, a dru­
gie zaczyna, a niepodobna nie uznać, że jedna­
kowy pierwiastek obojgiem włada. Są ślimaki, 
które same wytwarzają swe skorupki, są inne, 
ślimaki, które skorupek nie tworzą, tylko włażą 
w skorupki opróżnione, i tak samo niemi się 
posługują jak pierwsze. U tych ostatnich jest to 
instynkt, u pierwszych organiczna funkcya. A  nie 1

1 Loco cit.



118 C ZY  EW O LU CYON IZM

jestże widocznem jak na dłoni, że natura w obu 
przypadkach albo do jednego celu dąży, albo 
do jednego trafia rezultatu, jednakimi prawie 
środkami? — jeśli więc jedno jest celowem, to 
i drugie.

Kiedy samiczka królika, na okoceniu skubie 
z siebie sierść i robi z niej ciepłą pościółkę 
w swej norze, widzimy w tern macierzyńską 
troskliwość — czyn celowy; a kiedy temu sa­
memu królikowi wyrasta cieplejsze futerko przed 
zimą, czyż nie musimy uznać w tych dwóch 
objawach jednakowej dążności natury? czy mo­
żemy przypuścić, że w jednym cel powoduje 
środki, w drugim tylko wypadł podobny rezul­
tat, a podobieństwo środków zdarzyło się nie 
wiedzieć jakim trafem?

Kiedy pies skaleczony liże ranę i przez to 
oczyszcza ją i zasklepia, każdy powie, że do 
celu dąży, podobnie jak człowiek, kiedy ranę 
obmywa i zawija. Kiedy znów ten pies, czując 
się chorym, idzie w trawę i wyszukuje sobie 
zioła, co go uzdrowią, jest to czyn przeważnie 
instynktowy, a czyż mniej celowy jak pierwszy? 
Ale znów apetyt do tych leczniczych ziół, który 
się wówczas w psie odzywa — jakiego nawet 
człowiek w pewnych chorobach doznaje ku po­



ZA S T Ę P U JE  C ELO W O ŚĆ ? 119

trawom zdrowiu potrzebnym — apetyt ten jest 
wynikiem jakiejś akcyi organicznej, oczywiście 
do tegoż uzdrowienia dążącej.

Kiedy bobry zbiegają się dla naprawienia 
swej grobli, znienacka uszkodzonej, Darwin po­
dziwia ich spryt i upatruje w tem sztukę po­
dobną do ludzkiej — więc celową. Kiedy znów 
pszczoły zlatują się dla naprawy uszkodzonego 
plastra, uznać musimy dążenie do tego samego 
celu — chociaż, według doświadczeń Fabra, 
pszczoły nie są świadome tego celu, tylko in­
stynktowo swą czynność pełnią. A  kiedy, w ra­
zie wtargnięcia bakteryi tuberkulicznych do płuc — 
jak dowiadujemy się z okazyi najnowszych badań 
Kocha — otaczające komórki zdrowe szykują 
się formalnie do odsieczy: niektóre z nich przeo­
brażają się w wielojądrowe, duże »fagocyty«, 
które bakterye pożerają; inne układając się do 
koła w koncentrycznych zwartych szeregach, 
otaczają zupełnie nieprzyjaciela silnym wałem, 
wśród którego tenże zamiera, lub przynajmniej 
nieszkodliwym się staje (chyba że zakażenie jest 
zbyt wielkie, albo organizm zbyt osłabiony)1 —

Podobnych sztuk strategicznych dokazują ko­
mórki nie tylko przeciw tuberkułoru, ale przeciw wszel-



120 C ZY  E W  OLU C Y  ONIZM

nie jestże tu jak na dłoni widocznem, że akcya 
czysto organiczna, międzykomórkowa, zarówno 
do samoobrony dąży, jak instynkt i jak czyn 
samowiedny?

Wkońcu między światem organicznym, a świa­
tem mineralnym, taki pomost zbudowała na­
tura, takie w wielu punktach zbliżenia, że ma- 
teryaliści śmiało z jednego do drugiego prze­
chodzą. Ale ten pomost, przez nich głównie od­
kryty, daje przejść i w odwrotnym kierunku. 
Jeżeli jedna ciągłość, jak oni mówią, wiąże te 
dwa światy, to jeden panuje w nich system; 
jeżeli te same siły władają naturą żywotną 
i martwą, a w żywotnej, jak widzieliśmy, dążą 
do celów życia — to i w nieżywotnej, kiedy 
przygotowują z podobną przezornością warunki 
życia, kiedy kształtują ten »organizm na ze­
wnątrz«, o którym mówiliśmy na swojem miej­
scu, do celów życia tak wybornie zastosowany — 
uznać musimy, że do tychże celów siły te zmie­
rzają. Słowem, natura jest jedna: jeśli celowo

kim pasożytom szkodliwym, dostającym się do tkanek. — 
Por. »Teleologiczne znaczenie zmian patologicznych, wy­
stępujących w gruźlicy, i wynikające stąd wskazówki le­
czenia jej«. Przez dr. Fr. Chłapowskiego. (Nowiny lekar­
skie, nr. 3. 1891).



ZASTĘPUJE CELOWOŚĆ? 121

w królestwach organicznych kształtuje życie, to 
też nie bez celu warunki życia w królestwie mi- 
neralnem przygotowuje.

Materyaliści, na zasadzie tych samych zblizeń 
i tych samych analogii, rozumują odwrotnie: za­
czynają od mgławicy organizującej się w system 
planetarny w czem nie znać, jak sądzą, celo­
wości, chociaż końcowy wynik nosi cechę pe­
wnego porządku i systemu: stąd drogą a n a l o ­
g i i  wnoszą, że i organizacya komórki może być 
bezcelowym tychże sił wynikiem; z komórki 
przechodzą bez wahania do wszelkich form i fun- 
kcyi życia organicznego; a z tych do sfery psy­
chicznej, do instynktów zwierzęcych — wnosząc 
znowu analogicznie, z jednych o drugich, że te 
wszystkie, pozornie tak celowe kształty i czyn­
ności, są li tylko ślepym rezultatem. Rozumowa­
nie to jest o tyle równoważne z naszem, że jest 
pochodem analogicznym po tych samych przej­
ściach; różnica wszakże radykalna leży w dwóch 
rzeczach:

My, wobec tego szeregu działań natury, bie­
rzemy za miarę ten punkt, który znamy do­
świadczalnie, od środka, t. j. naszą własną, lu­
dzką działalność; wiemy, że ta ostatnia jest ce-



122 CZY EWOLUCYONIZM

Iową, a przyjmując wraz z przeciwnikami i na 
podstawie danych dowodów, że wszystkie działa­
nia w naturze są poniekąd jednorzędne, wnosimy, 
że wszystkie są celowe. Oni biorą za punkt wyj­
ścia i typową formę drugi koniec tego łańcucha, 
t. j. działanie mechaniczne nieorganicznej mate- 
ryi, w którem bezcelowość nie da się oczywiście 
skonstatować pozytywnem uświadomieniem (jak 
u nas celowość), ale daje się tylko przypuścić, 
dla racyi czysto negatywnej: że takie działanie 
może się i bez celowości wytłumaczyć — czego 
zresztą o wyższych typach działania powiedzieć 
nie można.

Druga różnica leży w tern, że my, przepro­
wadzając nasz pogląd jednolicie, od końca do 
końca tego łańcucha działań natury, nie spoty­
kamy nigdzie sprzeczności, i zawsze przynajmniej 
w zgodzie ze sobą zostajemy. Niema nic w świę­
cie — od sztuki człowieka aż do mechanicznego 
kształcenia się słońc z pierwotnej mgławicy — 
coby z ideą celowości i mądrości twórczej w abso­
lutnej stało sprzeczności. Oni zaś, prowadząc bez­
celowość od mgławicy aż do funkcyi organicznej 
i zwierzęcego instynktu, na tym punkcie niekon­
sekwentnie i nielogicznie się zatrzymują; logi­
cznie zaś powinniby iść dalej, aż do końca,



ZASTĘPUJE CELOWOŚĆ? 123

i mocą tej samej analogii, zaprzeczyć celowości 
nawet w działaniu zwierząt samoistnem — a to 
jest absurdem. Wyśmiali Kartezyusza, że zwie­
rzęta uważał za mechaniczne automata, bez czu­
cia i świadomości — i słusznie go wyśmiali; 
a przecież własny ich pogląd logicznie do tejże 
samej niedorzeczności prowadzi. Jeżeli bowiem 
mechanizm — i to nie przez Stwórcę zbudowany, 
jak u Kartyzeusza, ale na ślepo złożony —  wy­
starcza w ich oczach do tłumaczenia wszystkich 
cudów funkcyi organicznych i instynktów, to 
czemużby mechanizm z kilkoma kółkami więcej 
nie wystarczył do wydawania ruchów i krzyków, 
po których wnosimy, że zwierzęta czują? Osta­
tecznie, przekonanie nasze o czuciu zwierząt 
opiera się jedynie na analogii z człowiekiem; 
jest to ta sama analogia z góry na dół, która 
dowiodła nam w dalszym swym rozwoju: celo­
wości w instynkcie, w funkcyi organicznej i w mi­
neralnym świecie. Jeżeli oni tę analogię w dal­
szych stopniach odrzucają, to i co do czucia 
zwierząt powinni ją odrzucić; a swoją analogię 
z dołu do góry logicznie przeprowadzając, po­
winni twierdzić z Kartezyuszem, że zwierzęta są 
automatami, jak grające tabakierki.

Co więcej, powinni to samo twierdzić o wszyst­



124 CZY EWOLUCYONIZM

kich ludziach, prócz siebie samych. Boć przecie 
tylko własną sferę psychiczną znamy doświad­
czalnie, a że inni ludzie czują i myślą i celowo 
działają, o tem wiemy jedynie bądź z analogii 
objawów, bądź z logicznego czyli celowego po­
rządku ich czynów; — ale przeciwnicy celowo­
ści oba te argumenta odrzucili: doszedłszy więc 
analogią odwrotną do zwierząt-automatów, po­
winni i ludzi za nieświadome automata poczytać, 
zwłaszcza skoro tak małą między zwierzęcemi 
a ludzkiemi czynnościami widzą różnicę. I tak 
rozumowanie ich do ostatecznego doprowadza 
absurdu.

Dowód celowości natury jest skończony:
— układ celowy natury jest faktem;
— fakt ten nie jest wynikiem przypadku ani 

zbiegu przypadków;
— ewolucyonizm nie może tego faktu wytłu­

maczyć, bez przypuszczenia myśli i dążności ce­
lowej;

natura wszelkimi sposoby dowodzi nam, że 
prawdziwie d la  c e l ó w  działa — i wkońcu, od­
krywając nam jedność swego planu i ciągłość 
swoich stopni, wiąże nieprzerwaną nicią celowość 
naszą subjektywną, z celowością dla nas obje-



ZASTĘPUJE CELOWOŚĆ? 125

ktywną, jaką widzimy we wszystkich jej dzie­
łach — przyprowadzając poniekąd tę ostatnią aż 
do progu naszej świadomości, pokazuje nam, że­
śmy się nie mylili, kiedyśmy w swojem własnem 
celowem działaniu szukali typu do pojęcia jej 
dzieł.



V.

CZY W  NATURZE CZY POZA NIĄ JEST ROZUM?

Osiągnęliśmy już pewność, że natura jest 
celową, że nie tylko pozornie, lecz w rze­
czy samej dąży racyonalnie do celów. Cóż 

stąd wypływa? Narzuca się oczywiście pytanie: 
gdzie jest rozum, który te cele zamierza i środki 
do nich wybiera?

Ogół ludzkości, jakeśmy widzieli, przechodzi 
od razu do mądrości Stwórcy — tak samo jak 
z celowego ustroju zegarka wnioskuje o sztuce 
zegarmistrza. Ale filozofia panteistyczna prote­
stuje: Czemuż szukać, mówi ona, przyczyny mą­
drości celowej poza światem, kiedy takowa 
w nim samym być może? natura rozumnie działa, 
bo sama w sobie jest rozumem urzeczywistnio­
nym, myślą ujawnioną; a że natura nie okazuje



CZY W  NATUUZiS CZY POZA NIĄ JRST ROZUM? 127

świadomości, wnosić więc trzeba, że jest rozu­
mem w stanie nieświadomym.

Hegel, reasumując w swej potężnej syntezie 
wszystkie panteizmy przeszłości, powiada, że, ta 
sama idea, która w przyrodzie rozwija się nie­
świadomie, ale zawsze logicznie, w nas do świa­
domości o sobie przychodzi: i stąd jest właśnie 
ta zgodność między naszem myśleniem a przy­
rodą, że jedna i ta sama myśl tam rozwija się 
jako przedmiot, tu jako podmiot siebie samą po­
znaje. Schoppenhauer i Hartmann zamiast ro­
zumu, przyjęli wolę za pierwiastek takiejże im- 
manentnej świata ewolucyi. Ale i w tej woli, jak 
dowodzi Hartmann, tkwić muszą nieświadomie 
jakieś idee celów, do których przyroda w swej 
ewolucyi dąży.

Z  tych doktryn, na dzisiaj nadto abstrakcyj­
nych, wytworzyła się ostatnimi czasy niedosyć 
określona, półpanteistyczna półmateryalistyczna 
doktryna, wyobrażająca sobie naturę jako rze­
czywiście do celów dążącą, ale bez żadnej idei 
celu, jakby instynktowo. — Wystawiać sobie ce­
lowość przyrody na sposób celowości dzieł ludz­
kich, jakoby działacz rozumny, stojący niejako 
zewnątrz natury, nadawał jej ustrój i kierunek — 
jest to, mówią oni, »antropomorfizm* nieuzasa­



128 CZY W NATURZE

dniony. Na dowód czego, wytykają różnice mię­
dzy celowością natury a sztuką człowieka: ma­
szyny budowane bywają i naprawiane przez lu­
dzi — organizmy żywe same się budują i same 
naprawiają; w maszynach cel jest tylko zewnę­
trzny, więc zawsze względny w naturze ka­
żda rzecz jest sobie celem: »jest to cel, jak mówi 
Kant, który sam się uiszcza«, więc cel absolutny. 
Nie można więc, ich zdaniem, identyfikować obu 
sposobów działania, i trzeba brać działanie na­
tury takiem poprostu, jakiem się przedstawia: 
jako i n s t y n k t o w e  — celowe a zarazem 
bezwiedne.

Ten ostatni pogląd (z którym się w najno­
wszych dziełach przyrodniczych co chwila spo­
tkać można), najmniej ze wszystkich krytykę wy­
trzymuje. Choć z urywków filozofii Kanta i He­
gla sklecony, jest on nawskróś niefilozoficzny 
i nielogiczny. Cóż to znaczy: działanie celowe 
a bezwiedne? Jeśli poza takim działaczem stoi 
przyczyna rozumna, to ma sens: zegarek, loko- 
mobila, parochód działają bezwiednie, a jednak 
celowo — bo ktoś celu świadomy działanie ich 
do tego celu nastroił. Nawet zwierzę może być 
sztuką wprawione do działania dla celów, któ­
rych samo nie zna: jak się to dzieje w treso­



CZY POZA NIĄ JEST ROZUM? 129

waniu. Ale bez owej przyczyny dalszej, celu 
świadomej, działanie celowe a bezwiedne nie 
ma sensu, jest absurdem: gdyż na tern właśnie 
celowość działania zależy, że c e l  powoduje 
środki — a jeśli cel powoduje środki, to musi 
być pierwej niż środki — nie może zaś być 
pierwej w dziedzinie rzeczywistości, bo gdyby 
cel już był urzeczywistniony, nie potrzebaby 
środków — więc musi być w dziedzinie myśli. 
Znieście myśl, a nie ma zgoła celu niecelowości — 
są tylko rezultaty.

Dalej, wytknięte różnice między dziełami ce- 
lowemi natury i człowieka, są mylnie zrozu­
miane, z pomieszaniem dwóch rzeczy bardzo 
różnych: co innego, że utwory przyrody mają 
w sobie swój c e l  — co Kant nazywa »celo­
wością wewnętrzną«; — co innego znów, że 
przyroda ma mieć w sobie pierwiastek dążności 
do celu, i d e ę  c e l u  — co Hegel nazywa »celo­
wością immanentną«. To drugie nie jest wcale 
daną, ale samemże zagadnieniem, o którego 
rozwiązanie chodzi; byłoby więc błędnem ko­
łem, brać je za dowód. Pierwsze jest istotnie 
faktem, ale żadnej radykalnej różnicy między 
przyrodą a sztuką ludzką nie stanowi. Utwory 
natury organiczne mają cel wnętrzny, jak słu- 

C elow ość . 9



130 CZY W NATURZE

sznie twierdzi Kant, lecz oprócz tego — co Kant 
przeoczył — mają celowość odnośną do celów 
zewnętrznych. Jak każdy organizm jest, według 
słów samegoż Kanta, »systemem części, które 
są sobie wzajem środkami i celami« *, tak i cała 
przyroda, według dzisiejszej nauki, jest syste­
mem, w którym jednostki i gatunki mają się 
wzajemnie do siebie, jak komórki i człony w je­
dnym organizmie. — Z drugiej strony, i w sztuce 
ludzkiej zdarza się nie tylko ta celowość ze­
wnętrzna, czyli odnośna, którą Kant stwierdza, 
ale i celowość wewnętrzna: jak w obrazie lub 
rzeźbie, w ćwiczeniach gimnastycznych ciała, 
w wychowaniu dziecka. I w samych maszynach 
znajdują się, oprócz przyrządów służących do 
zewnętrznego wyrobu, inne przyrządy, przezna­
czone do zachowania samychże maszyn: jak okry­
cia, smarowidła, klapy bezpieczeństwa i t. p. — 
a zatem jest też celowość wnętrzna, tak samo 
jak w ustrojach natury.

Że maszyna sama się nie buduje i nie na­
prawia, jak organizm, to dowodzi niższości sztuki 
ludzkiej wobec natury — a więc chyba wyższo­
ści tej mądrości i potęgi co naturę utworzyła, 1

1 Urtheil. § 65.



CZY POZA NIĄ JEST ROZUM? 131

w porównaniu z rozumem i środkami, jakie czło­
wiek posiada; ale skądżeby to miało dowodzić, 
że mądrość natury musi być immanentną i nie­
świadomą?! I my w przemyśle naszym dążymy 
do tego, żeby i l e  m o ż n o ś c i  wszystko samo 
się robiło i samo naprawiało: walcownia żelazna 
sama wyrabia sztuki, które potem w jej skład 
wchodzą: lampa elektryczna, kiedy się stożki 
węglowe upalają, sama je odpowiednio przy­
bliża; im więcej jakaś maszyna sobie wystarcza, 
tern jest w rodzaju sztuki doskonalszą. Sztuka 
więc ludzka nie idzie w przeciwnym, ale w tym 
samym kierunku co natura, tylko doścignąć jej 
nie może; jak w sztuce tak i w naturze jest za­
razem zewnętrzna i wewnętrzna celowość — 
tylko w obu kierunkach natura jest mistrzem, 
a człowiek chłopięciem.

Niemniej od rzeczy jest czyniony nam za­
rzut antropomorfizmu. — A  skądżeż oni swoje 
pojęcie »celowości instynktowej« biorą? Żadnego 
przecież sposobu działania nie pojmie i nie wy­
myśli człowiek, bez brania pojęć z jakiegoś do­
świadczenia; otóż w naturze znajdujemy trzy 
sposoby działania: czysto mechaniczny u nieży­
wotnych, instynktowy u zwierząt, rozumowy 
u człowieka. Któryż z nich daje nam najbliższe

9*



132 CZY W NATURZE

wyobrażenie o działaniu pierwszej przyczyny 
wszechrzeczy? My pojmujemy tę najwyższą przy­
czynę na wzór rozumu, przeciwnicy na wzór in­
stynktu; jeżeli pierwsze jest a n t r o p o m o r f i -  
z me m,  to drugie jest z o o m o r f i z m e m 1. Do 
wyboru.

Pojmuję raczej materyalistów, którzy szukają 
wytłumaczenia działalności natury, w najniższem 
działaniu jakie w naturze zachodzi, t. j. w me­
chanizmie, i idą z dołu do góry. Ale skoro się 
uznało, że to jest niepodobnem, rzecz jasna, że 
trzeba iść odwrotnie: pojmować najwyższą przy­
czynę natury na modłę najwyższego działania, 
jakie w niej zachodzi, t. j. intellektualnego. Szu­
kać zaś punktu wyjścia w pośrednim typie in­
stynktu, to się z żadną racyą ani logiką nie 
zgadza.

** *

Więc ci półmateryaliści-półpanteiści dzisiejsi, 
którzy wyobrażają sobie w naturze jakiś instynkt 
celowy a bezwiedny, bez idei celu, doprawdy nie

1 A n t r o p o m o r f i z m :  pojmowanie Absolutu na 
kształt człowieka; z o o m o r f i z m :  wyobrażenie sobie 
Absolutu na kształt zwierzęcia.



CZY POZA NIĄ JEST ROZUM? 133

zasługują na uwagę. I  zapewnie też sami nie 
wiedzą dobrze co sobie wyobrażają. Ale pantei- 
ści filozofowie na innem bronią się stanowisku: 
oni robią różnicę między »wiedzą« a »świadomo­
ścią«; przypisują pierwiastkowi wszechrzeczy 
wiedzę, idee, jasnowidzenie, das Hellsehen — 
ale n i e ś w i a d o m e .  Hartmann wypisuje cytaty 
filozofów, którzy uznają rzeczoną dystynkcyę, 
z drugiej zaś strony nagromadza zjawiska przy­
rody, w których widać działanie nieświadome, 
a przytem w najwyższym stopniu rozumne. Lecz 
cytaty te nic nie dowodzą, bo głębsi myśliciele 
z pomiędzy przytoczonych, jak Leibnitz i Kant, 
nie mówią właściwie o wiedzy nieświadomej, 
tylko o świadomości słabej, niepostrzegalnej: les 
petites perceptions, dunkle Vorstellungen Fa­
kta zaś wzięte z przyrody jeszcze mniej kwestyę 
rozstrzygają, bo to właśnie jest kwestyą: czy te 
działania przyrody, celowe a bezwiedne, każą 
przypuszczać pierwiastek immanentny — czy tra- 
scendentny, ponad naturą istniejący?1 2.

1 Leibnitz, Monadol, — Kant. Anthropol. § 5.
2) Cała część badawcza i empiryczna filozoficznego 

dzieła Hartmanna o »Nieświadomym«, jest znakomitą; 
wszystkie jego wywody o celowości we wszechświacie 
panującej, wszystkie dowody o nieświadomości tych



134 CZY W NATURZE

Co więcej, rozróżnienie między wiedzą a świa­
domością uważam za niemożebne w zasadzie. 
Czemże jest wiedza, jeśli nie jakiemś w y r a ż e ­
n i e m  przedmiotu w podmiocie — wyrażeniem 
nie w ciele i kościach podmiotu, ale w jego świa­
domości. Sam obraz rzeczy w subjekcie jakkol- 
wiekbądź wyrażony, jeszcze wiedzą nie jest — 
boć i na płótnie malarza i na płycie fotografa 
wyraża się obraz, a wiedzy nie ma — dopiero 
uświadomienie obrazu wiedzę stanowi. Wiedza 
albo jest jakiemś posiadaniem, jakąś obecnością 
przedmiotu w świadomości podmiotu ( umi e ­
n i e m)  — albo niczem zgoła nie jest. Wiedza 
zaś zupełnie nieświadoma, jest zupełnie nie do 
pojęcia, ein Unding.

To tylko jest prawdą, że w naszym umyśle, 
gdzie uwaga małe tylko pole objąć może, przed­
mioty raz już poznane i aktualnie nas nie obcho­
dzące, ustępują miejsca innym, schodząc na 
pole świadomości zmniejszonej, gdzie już uwagi

działań celowych, są najprawdziwsze — tylko wniosek 
metafizyczny fałszywy i nielogicznie wyprowadzony. 
Zamiast wnosić jak Hartmann: »więc jest w naturze 
pierwiastek rozumny a nieświadomy«, — można było 
i należało wnieść: »więc jest pierwiastek rozumny poza 
naturą«.



CZY POZA NIĄ JEST BOZUM? 135

na siebie wcale nie zwracają, a skąd w danym 
razie przywołane w sferę uwagi być mogą. Jest 
to w pewnem znaczeniu świadomość potencyo- 
nalna — ale wówczas i sama wiedza jest w tern 
samem znaczeniu potencyonalną; psychologicznie 
nie ma różnicy między stopniem wiedzy a sto­
pniem świadomości.

Hartmann, pisząc przed dwudziestu laty, po­
woływał się jeszcze na różne teorye psychologi­
czne, o jakiemś »głębokiem tle nieświadomych 
działań umysłu«, skąd niby wypływają na po­
wierzchnię czynności świadome. Ale dziś już psy­
chologia zwróciła dyszel: przekonała się, że stan 
wiedzy, wrzekomo nieświadomy, nie jest poprze­
dnikiem, ale następnikiem stanu świadomego — 
i sformułowała prawo: że każdy nowy akt, ka­
żde poznanie, pojawia się najpierw w umyśle 
w pełnej świadomości, a dopiero potem w stan 
niepostrzegalny (jak dawniej mówiono: h a b i ­
tu a 1 n y) przechodzi * *. Psychologicznie więc wy­
wody Hartmanna już upadły *.

1 Ob. Revue Philosophique, Avril 1886. Lesbazeilles- 
»Les bases psychologiques de la religion«

* Hartmann i inni podnoszą jeszcze zarzut, że nie 
znamy wcale świadomości bez mózgu, więc nie mamy 
prawa przypuszczać, że pierwsza przyczyna natury jest



136 CZY W NATURZE

Lecz pomijając to trudne zagadnienie, dajmy 
na to, że możliwa jest w i e d z a  n i e ś w i a d o ­
ma, w myśl Hartmanna i Hegla: pytam jeszcze, 
czy taka wiedza wystarczałaby do celowego 
działania? — Żadną miarą. Ażeby cel powodo­
wał do czynu i wyborem środków kierował, nie- 
dosyó, żeby istniał jakkolwiek w umyśle działa­
jącego, ale trzeba, żeby działający o tern wiedział 
aktualnie, żeby ten cel miał na uwadze, trzeba, 
mówiąc potocznie: żeby nań reflektował — co 
już jest zdwojoną świadomością: albowiem de­
terminowanie się do czynu ze względu na cel, 
wybór środków w stosunku do celu, to czyn re­
fleksyjny, zwrot umysłu ku idei celu i ku mo­
żliwym środkom, jakie działacz w swym zakre­
sie posiada. Zapewnie, że umysł najwyższy nie 
reflektuje, jak my, aktem powrotnym; wszelako 
w jednym i niepodzielnym akcie musi on mieć 
tę całą pełnię świadomości i posiadania wiedzy,

świadoma. Odpowiadam na to, że nie tylko świadomości, 
ale ani wiedzy, ani pojęć żadnych poza mózgiem nie spo­
tykamy: jeżeli jednak celowość natury przekonywa sa­
mego Hartmanna i wszystkich nieco głębszych myśli­
cieli, o istnieniu jakichś pojęć, jakiejś wiedzy poprzedza­
jącej istnienie mózgu, to i świadomość przed mózgiem 
być mogła.



CZY POZA NIĄ JEST ROZUM? 137

którą my przez refleksję zdobywamy. Inaczej 
go pojmując, wystawiamy go sobie niższym i nie- 
doskonalszym niż my sami; inaczej go pojmując, 
tracimy z oczu możliwość jego działalności celo­
wej, którą nam przecież natura objawia — i wpa­
damy w istną niedorzeczność.

Wkońcu, cały ten system celowości imma- 
nentnej związany jest nierozdzielnie z ideą pan- 
teistyczną. I w rzeczy samej, tylko panteiści, 
jak Hegel, Schelling, Hartmann, świadomie i lo­
gicznie tak pojętej celowości bronią. — Ale pan- 
teizm jako taki jest błędem, czasem wspaniałym, 
genialnym, lecz zawsze radykalnym błędem. Już 
to sto razy dowiedzionem zostało1; powtarzanie 
tych dowodów przechodziłoby zakres tej pra­
cy — i powtarzać ich nie warto, bo już bez 
tego dzisiejszy świat odwrócił się od panteizmu: 
Spinoza i Hegel stoją po księgozbiorach jak cie­
kawe przeszłości zabytki; Hartmann, choć zbli­
żony do materyalizmu, na chwilę tylko zawró­
cił głowy, ale nie znalazł uczniów, nie stworzył 
szkoły, —  Lecz jeśli pan teizm upadł, to i pan- 
teistyczne pojęcie przyrody, jakiem jest konie­

1 Dowody te wy łożyłem obszerniej w książce: Filo­
zofia i je j  zadanie, rozdziały III—VI.



138 CZY W NATURZE

cznie teorya celowości immanentnej, ostać się nie 
może. Że wielu jeszcze dzisiaj tego poglądu się 
trzyma, to tylko dlatego, że z węzła tej kwestyi 
wcale sobie sprawy nie zdają.

*
*  *

Z filozoficznego tedy punktu widzenia, celo­
wość natury immanentna nie da się utrzymać. 
Ale co ważniejsza, niezależnie od filozofii, sama 
przyroda rozstrzyga faktami ten spór z celowo­
ścią panteistyczną, podobnie jak poprzednio roz­
strzygnęła nam spór z bezcelowością materyali- 
stów. Zagadnijmy ją znowu wprost i szczerze.

Czy natura w swojem działaniu tak wygląda 
jak gdyby była sama w sobie rozumną, istnym 
rozumem logicznie się rozwijającym — czy ra­
czej tak, jak gdyby była dziełem istoty rozu­
mnej? Istota rozumna działa racyonalnie nie tylko 
w ogólnych urządzeniach, ale i w pojedynczych 
przypadkach; znamieniem zaś rzeczy bezwiednej, 
przez istotę rozumną zdziałanej, jak maszyny, 
przyrządu jakiegokolwiek, jest: być racyonalnie 
zastosowanym do pewnych stanów i okoliczności 
regularnie zachodzących, a w innych, nieobjętych 
jej planem, działać naoślep, nieracyonalnie. Młyn



CZY POZA NIĄ JEST ROZUM? 139

wodny jest do mielenia ziarna, ale choć ziarna 
nie ma, obraca się z takim samym pośpiechem, 
póki go nie zatrzymasz; żniwiarka kosi zboże 
jak powinna, ale jeśli żniwiarz nogę jej podstawi 
utnie i nogę.

Istota rozumna dlatego działa zarówno rozu­
mnie w przypadkowych jak w normalnych wa­
runkach, że rozum immanentny w każdym po­
stępku adaptuje czyn do celu; maszyna zaś 
i wszelki działacz bezwiedny, dlatego w normal­
nych tylko warunkach działa racyonalnie, że ro­
zum p o z a  nim będący (transcendentny) raz na 
zawsze obmyśleć musiał jej adaptacyę i zastoso­
wać ją do pewnej ograniczonej liczby warunków.

Jakżeż tedy działa natura? Deszcz pada na 
rolę celowo, ale zarazem pada na staw, bez celu, 
i na drogę, ze szkodą dla człowieka. System ir- 
rygacyjny przyrody, pojęty jako m e c h a n i z m ,  
jest arcyrozumny i celowi swemu w całości od­
powiada; ale pojęty jako i s t o t a  r o z u m n a ,  
byłby szaleńcem. Żołądek ludzki i zwierzęcy ce­
lowo trawi pokarmy, ale gdy się doń wrzuci tru­
ciznę, trawi ją również. Jeśli to przyrząd bez­
wiedny, wszystko się tłumaczy; jeżeli to zaś sam 
rozum w czynie, czemuż tej trucizny nie wyrzu­
ca? czemuż pracuje na zgubę organizmu, dla któ­



140 CZY W NATURZE

rego zachowania istnieje? Podziwialiśmy w po­
przednich rozdziałach instynkta owadów z ro­
dziny Błonkówek, które tak misternie budują ko­
mórki i zaopatrują je, to w miód, to w świeże 
mięsne konserwy, zapomocą sztucznego ukłucia 
upolowanej zwierzyny; — ale te same instynkta, 
jeśli się o włos ich normalny tryb przekroczy, 
działają najniedorzeczniej. Nęk (Sphex) wlecze 
do swej norki złowionego i ubezwładnionego 
świerszcza, trzymając go żuchwami za mackę 
czyli wąsik. Naturalista Fabre, przypatrujący się 
tej robocie, odcina nożyczkami tę mackę. Nęk 
spostrzegłszy, że stracił zdobycz, zawraca się 
i chwyta za drugą mackę: Fabre odcina i tę 
drugą. Nęk wraca jeszcze; nie znajdując już ma­
cki, próbuje uchwycić żuchwami za głowę, ale 
pyszczek zamały... Mógłby ująć świerszcza za 
łapkę, za skrzydełko, za ogon... Fabre poddaje 
mu to jedno, to drugie... nora, do której zdąża, 
już tylko o parę piędzi... Ale nie — Nęk nie­
szczęśliwy napróżno krząta się i trapi; innego 
sposobu wleczenia zdobyczy jak za macki nie 
zna i nie wymyśli; wkońcu porzuca upolowanego 
z takim trudem świerszcza — i odlatuje, by drugą 
norę kopać i drugiego świerszcza łowić.

Wardzanka (Betnbex) łowi w lot różne małe



CZY POZA NIĄ JEST ROZUM? 141

owady i znosi je raz po raz do swej podziemnej 
komory, gdzie karmi swą gąsieniczkę, jak pta­
szek swe pisklęta; a za każdem odejściem otwór 
norki starannie zasypuje. Podczas gdy ona po­
luje, Fabre rozkopuje całą jej galeryę, odkrywa 
poczwarkę... wtem wraca ze zdobyczą wardzanka, 
szuka dawnego wejścia, krąży dokoła, depce po 
własnej gąsieniczce, która się wije pod skwarem 
słońca... mogłaby w jednej chwili wykopać nową 
jamkę i ochronić ją od spiekoty. Ale nie —  ona 
nic teraz nie może, tylko szukać dawnego wej­
ścia: to ogniwo jej instynktu w tej chwili się 
przesuwa; a skoro tego dokonać nie może, cały 
łańcuch instynktów się zrywa — i zdobycz swą 
i gąsieniczkę, którą tak troskliwie karmiła, po­
rzuca.

Misierka (Chalicodoma muraria) muruje so­
bie komórkę na słońcu, z cementu zaprawionego 
własną śliną, napełnia ją miodem, składa na mio­
dzie jajeczko, i natychmiast komórkę cementem 
zasklepia. Ale w ciągu roboty nielitościwy p. Fa- 
bre zdolności jej doświadcza; w budujących się 
ścianach komórki wyłamuje szczerby, wybija 
dziury —  pszczółka w tej chwili naprawia szko­
dę, raz, drugi i dziesiąty. Ale kiedy przyszła ko­
lej na zbieranie miodu, już inne ogniwo instynktu



142 CZY W NATURZE

się nasunęło; p. Fabre znowu robi wyłom w le­
piance, miód cieknie, misierka to spostrzega, wi­
docznie się frasuje — ale teraz murarstwo zapo­
mniane, teraz instynkt każe miód zbierać. Biedna 
danaida znosi dzień cały miód do dziurawej be­
czki, aż z sił opada. Lecz znów przychodzi kolej 
na murarkę, żeby zamknąć izdebkę. W  tej chwili 
Fabre wypróżnia do dna komórkę zwitkiem waty, 
a wtem widzi ze zdumieniem, jak pszczółka spu­
szcza jajeczko do próżnej komory, i wierzch za­
sklepia, skazując swą poczwarkę na śmierć gło­
dową. Inną rażą Fabre wyjmuje i miód i złożone 
już jajeczko. Misierka na to patrzy, zwiedza raz 
jeszcze pustą komórkę, potem zabiera się do za­
sklepienia, z takiem samem staraniem, jak gdyby 
miała dla kogo pracować. — Taki jest mechanizm 
instynktu *.

Słowem, w całej naturze od góry do dołu

' I w najwyższych gatunkach zwierząt, u tych na­
wet, którym najwięcej przypisujemy zmyślności, wystę­
puje w wielu razach ten mechaniczny determinizm in­
stynktu, fatalnie błądzący, jak tylko w niezwykłych 
działa warunkach. W Berlinie doświadczono, że młody 
bóbr, zamknięty w klatce zaopatrzonej w piasek i ka­
wałki drzewa, zabierał się do budowania swej grobli, jak 
gdyby miał do walczenia z prądem rzeki.



CZY PCZA NIĄ JEST ROZUM? 143

przedstawia się ten charakter celowości r z e c z o ­
we j ,  nie samowiednej, nie immanentnej; wszę­
dzie urządzenia mądre dla normalnego biegu rze­
czy, często nawet zaopatrzenia przeciw pewnym 
przygodom, znacznie dalej idące niż w sztuce 
ludzkiej — bo celowość natury sztukę człowieka 
o wiele prześciga; ale wszędzie przytem sposób 
funkcyonowania machinalny, nie liczący się z przy- 
padkowemi zmianami, i stąd w mnóstwie przy­
padków działanie bezużyteczne, albo też wręcz 
przeciwne wiadomym natury celom.

Prawda, że te wszystkie podrzędne uchybie­
nia reasumują się poniekąd w wyższej syntezie 
świata, że co w pewnej sferze przyrody do celu 
swego nie trafia, to gdzieindziej znajduje choć 
podrzędną użyteczność. Ale i ten rodzaj ekono­
mii właściwy jest maszynom w wysokim stopniu 
wydoskonalonym — jaką byłaby np. maszyna 
parowa, któraby ciepło powstające ubocznie, z tar­
cia osi i kół, znowu do kotła sprowadzała — do 
istot zaś inteligentnych nie da się zastosować.

Ostatecznie więc, obserwacya faktów dopro­
wadza nas do stanowczego wniosku: że przyroda 
jest r z e c z ą  r o z u m n i e  z r o b i o n ą ,  a l e n i e -  
r o z u m n ą .



144 CZY W NATURZE

Nie chcą dziś metafizyki, do faktów jedynie 
apelują — otóż fakta całą kwestyę o celowości 
rozstrzygają twierdząco. Jeżeli co jest metafi­
zyką, w ujemnem i skraj nem znaczeniu, to tłu­
maczenie celowego układu natury w sposób nie­
celowy, zapomocą przypadków, selekcyi i całego 
przyboru ewolucyonizmu — a jeszcze bardziej 
wprowadzenie celowości immanentnej, powsze­
chnego instynktu, wiedzy nieświadomej. Najmniej 
zaś metafizycznem (w tern ujemnem znaczeniu) 
jest tłumaczenie zjawisk celowych natury przez 
rozum zewnętrzny, t. j. poza tworem celowym 
istniejący: bo taki sposób celowego działania 
znamy doświadczalnie, nie możemy więc wątpić 
o jego możliwości; a przytem, obserwacya fa­
któw inne tłumaczenia wyklucza, to zaś zatwier­
dza najzupełniej.

Natura, jakeśmy widzieli, faktami zadaje kłam 
materyalistom zaprzeczającym jej celowej my­
śli — i zadaje również kłam panteistom osadza­
jącym tę myśl w niej samej. Z  jednej strony 
okazuje się ona nadto celową i mądrą w swych 
ustrojach, ażeby mogła być zbiegiem przypad­
ków, rezultatem bez myśli — z drugiej strony 
objawia się za mało celową, zbyt niemądrą w szcze­
gółach postępowania, żeby mogła być rozumem,



CZY POZA NIĄ JEST ROZUM? 145

istotą myślącą. "Więc na każdy sposób i z nie­
zwyciężoną oczywistością natura objawia się nam 
jako utwór różnej od siebie, rozumnej potęgi — 
opowiada nam my ś l ,  w niej materyalnie wyra­
żoną, ale poczętą w Duchu.

I po wiekach badania nad przyrodą, umysł 
ludzki zatwierdza umiejętnie to, co w pierwszem 
spotkaniu się z nią instynktowo odgadł: Nouę 
7:dćvTot (hszóffjr/jcs.

Celowość. 10



CZŁOW IEK JAKO CEL PRZYRODY.

poprzednich paru rozdziałach zdobyliśmy 
} trzy doniosłe pewniki: 1° że istnieje w na- 

turze porządek celowy; 2° że ten porzą­
dek nie jest li tylko wypadkiem ślepego zbiegu 
okoliczności, lub bezwiednej ewolucyi, ale wyni­
kiem myśli i zamiaru; 3° że wkońcu ta myśl 
i ten zamiar nie są w naturze immanentne ale 
transcendentne, czyli są myślą i zamiarem Stwór • 
cy. "Wszystkie te trzy pewniki wypłynęły z uwa­
żania samej natury i ścisłego rozbioru faktów. 
Na tej podstawie możemy przystąpić do końco­
wego zagadnienia, któreśmy dotąd umyślnie od­
kładali; czy jest, i jaki jest najwyższy cel przy­
rody? czy człowiek, czyniąc się celem i centrem



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 147

świata, łudzi się tylko miłością własną — albo 
czy doprawdy cały ten świat widzialny d la  
n i e g o  istnieje i do niego z natury rzeczy się 
odnosi?

Tu już wchodzimy na grunt, który się wyda 
może mniej silny, niż w poprzednich badaniach. 
Póki szło o dowiedzenie, że wogóle celowość 
istnieje, fakta nasuwały się bez liczby i wyniki 
wypływały w sposób oczywisty; w obecnej kwe- 
styi, już mniej na faktach samych, a więcej na 
zdobytych poprzednio wnioskach budować mu­
simy, i te wnioski do wyższej sprowadzać syn­
tezy. Zachodzi jeszcze i to utrudnienie, że w roz­
trząsanych dotychczas zagadnieniach, mieliśmy 
tylko materyalistów i panteistów przeciwko so­
bie, a wszystkich poważnych i znakomitych my­
ślicieli za sobą; tu najwięksi filozofowie są w nie­
zgodzie. Jednym przedstawia się to odnoszenie 
całego świata do człowieka, jako łudzenie się za­
rozumiałości ludzkiej; drudzy widzą w niem lo­
giczne i konieczne następstwo uznania celowości 
w przyrodzie. Kartezyusz nazywa »impertynen- 
cyą«, sądzić, że Pan Bóg wszystko dla człowieka 
stworzył, »ponieważ, mówi, mnóstwo było, jest 
i będzie rzeczy na świecie, o których żaden czło­
wiek ani wiedzieć nie będzie, ani żadnego z nich

10*



148 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

pożytku nie odniesie« K Leibnitz powstaje rów­
nież przeciwko tej »samolubnej człowieka pre- 
tensyi«. Montaigne dowcipną opowiada farsę 
o gąsce, która uważa siebie za cel wszystkiego, 
co zna na świecie: »Nawet człowiek, mówi ona 
sobie, dla mnie sieje i dla mnie miele; a choć 
mię też czasem zje — toć i ja zjadam robaki, 
które znów jego zjadają«1 2. Paweł Janet nie 
tylko powtarza z naciskiem, że uznanie celowo­
ści w naturze nie pociąga za sobą »stanowiska 
antropocentrycznego«, t. j. przypuszczenia, że 
człowiek jest celem natury; ale twierdzi nawet, 
że to stanowisko »jest głównem i najszkodliwszem 
nauki o celowości zwichnięciem« s.

Nie ma wątpliwości, że istnienie celowości 
w naturze, a odnośnia całej przyrody do czło­
wieka, to są dwie kwestye logicznie różne. Ktoby 
uważał dowody tej ostatniej, które tu przedło­
żymy, za niedostateczne, nie miałby jeszcze ża­
dnej racyi, żeby powątpiewać o dowodach i wnio­
skach poprzednich. — Wszelako ten sam pochód 
logiczny, który doprowadził nas do uznania celo­
wości w naturze, prowadzi nas dalej, do uznania

1 Principes I. 2. 2 Essais II. 12.
2 Causes Finales. Appendice, VII.



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 149

właściwego tej celowości końca w człowieku. 
Teorya antropocentryczna jest naturalnem, jak 
sądzimy, nauki o celowości uzupełnieniem i ko­
roną. Czytelnik osądzi nasze powody.

Widzieliśmy w naturze nie tylko jednostki 
celowo ustrojone, ale też celowe stosunki jednych 
do drugich, szereg środków i celów, w których 
świat mineralny przedstawił się nam jako naj­
niższy szczebel, zbiorowisko samych środków — 
a życie świadome zwierzęcego świata jako punkt 
kulminacyjny, do którego celowo się odnoszą, 
nietylko wszystkie funkcye i narządy zwierząt, 
ale też w ogólności całe królestwa roślin i mi­
nerałów. Celowość więc w naturze nie kołuje, 
ale idzie naprzód, przeznaczając wogóle istoty 
niższe dla wyższych. A  choć w pewnej mierze 
i wyższe, drugorzędnym niejako porządkiem, 
służą niższym — jest to mądra natury ekono­
mia, która nie uwłacza bynajmniej głównemu 
kierunkowi jej celowości. Tak i w przemyśle 
ludzkim, odpadki przy fabrykacyi wielu przed­
miotów używają się do celów podrzędnych, a prze­
cież nie te odpadki, lecz owe przedmioty są wła­
ściwym fabrykacyi celem.

Otóż, jeśli celowość przyrody nie kołuje, tylko



150 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

piętrzy się hierarchicznie, to oczywiście musi być 
jakiś cel najwyższy — ten łańcuch celów na­
tury, idący z dołu do góry, musi mieć jakieś 
końcowe ogniwo. A  kiedy takie najwyższe ogni­
wo być musi, czyż nie słusznie przypuścić, że 
jest niem właśnie ta istota, która nawet pod wzglę­
dem materyalnego ustroju wszystkie inne prze­
wyższa, a umysłem nad całym światem panuje?

Zwróćmy się znowu do obserwacyi. Jeśli na­
tura przeznaczyła człowiekowi stanowisko wyjąt­
kowe i naczelne, zamiar ten musiał się zaznaczyć 
w samej organizacyi i przyrodzonem uposażeniu 
człowieka. Ozy tak jest w rzeczy samej? — Po­
słuchajmy fachowego antropologa.

»Człowiek, mówi Fredault *, ze względu na 
cechy, które go od wszystkich gatunków zwie­
rząt odróżniają, jest więcej niż gatunkiem, jest 
rodzajem, rzędem, królestwem. Rozum, który jest 
głównem jego znamieniem, stawia go nierównie 
wyżej od wszystkiego, co go otacza i nad czem 
panuje. Przez rozum jest on i religijnym, i mó­
wiącym i towarzyskim, i przemysłowcem i ar- 1

1 Dr. Frédault: Traité d ’Antropologie physiologique 
et philosophique. L L, ch. II., p. 47. Ten sam wydał: 
Les passions, i kilka innych dzieł w tej materyi.



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 151

tystą... Posiadając pojęcia ogólne i oderwane, 
wznosi się on do sfer bezwzględnej sprawiedli­
wości, prawdy i dobra. Przez to samo staje się 
zarazem m ó w i ą c y m ,  bo mowa ze zdolności 
abstrahowania wypływa. Mową wchodząc w sto­
sunek z podobnymi sobie, z istoty mówiącej staje 
się on istotą t o w a r z  ys ką ,  tworzy społeczno­
ści, prawa, hierarchie. Zwracając się znowu ku 
niższego rzędu istotom, łowi je, owłada, poddaje 
swej woli, zmusza do wypełniania swych rozka­
zów, albo rękami swemi je przekształca, zaprzę­
ga je do swej usługi, do swych potrzeb, do 
swych kaprysów nawet, jak król wszechwładny — 
w czem objawia się jego p r z e m y s ł .  Wreszcie, 
oprócz dobra pragnie on jeszcze piękna, i usi­
łuje w dziełach swoich wszelkie kształty piękno­
ści uiścić, sztuką opanowuje i uszlachetnia 
wszystko co go otacza — jest a r t y s t ą .  — 
Któreż ze stworzeń ziemskich mogłoby iść choć 
w dalekie porównanie z tym królem od Stwórcy 
im danym?

»Z tego rozbioru umysłowości człowieka prze­
chodząc do jego części zwierzęcej i znamion fi­
zycznych, znajdujemy, że wszystkie są w logi­
cznym związku z powyższemi.

»Mając panować nad resztą przyrody, czło-



152 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

■wiek ma postawę odmienną od zwierząt i cał­
kiem inaczej jest uczłonkowany. Trzyma się pro­
sto, patrzy w twarz, ma dwie nogi i dwie ręce; — 
skąd mnóstwo ważnych anatomicznych właściwo­
ści. G-łowa wzniesiona do góry wymaga, żeby 
powierzchnia »guzów tyłogłowych« leżała po­
ziomo. Nie ma więzów szyjnych, unoszących 
głowę, jak u czworonożnych i nawet u czworo- 
ręcznych. Mięśnie grzbietu i lędźwi są bardzo 
rozwinięte dla utrzymania postawy prostej; »mo­
stek« jest krótszy i nie dźwiga serca, jak u czwo­
ronożnych; »miednica« musi być silniej zbudo­
wana, ażeby na niej cały ciężar ciała mógł spo­
cząć; i w rzeczy samej, tylna jej część, »kość 
krzyżowa«, jest znacznie więcej wygięta, a gałę­
zie »łuku łonowego« są silniejsze niż u czworo­
nożnych. Grzebień kości biodrowych jest o wiele 
mniej jak u czworonożnych wystający, ponieważ 
u nich mięśnie brzuszne mocniejszy w tym grze­
bieniu punkt oparcia mieć muszą. Wielkie »mię­
śnie pośladkowe« i »brzuśce łydkowe« dozwalają 
utrzymać bez znużenia postawę stojącą. Nogi są 
przedziwnie ukształtowane, tak do stania jak do 
chodu; nic podobnego się nie znajdzie w innym 
gatunku. Ramiona są krótkie, bo nie są do cho­
dzenia, tylko do prac ręcznych; i dlatego też



CZŁO W IE K  JAK O  CEŁ PKZYK ODY. 153

u ręki palec wielki przeciwstawiony jest drugim. 
U czworonożnych i nawet u małp, zwieszenie 
głowy wymaga, żeby krew nie napływała do 
niej zbyt obficie i nagle: w tym celu tętnice 
szyjne rozgałęziają, się i tworzą tę misterną »sieć 
tętniczą«, którą już Galen opisał i przysądził czło­
wiekowi dlatego, że ją znalazł u zwierząt. Lecz 
u człowieka ona nie istnieje, jak wykazał Vesal; 
krew płynie pełnym strumieniem w nasze tętni­
ce szyjne i kręgowe: albowiem mózg ludzki żąda 
nierównie prędszego odżywiania, a postawa sto­
jąca człowieka zapobiega kongestyom, któreby 
inaczej smutnemi groziły następstwami K

»Rozwój inteligencyi wymaga znowu rozwoju 
mózgowia — nie dla samychże czynności umy­
słowych (które są duchowe), ale dla funkcyi zmy­
słów wewnętrznych, które przy działaniu umy­
słu więcej rozwinięte być muszą niż u zwierząt. 
Masa mózgowm jest zatem znaczniejsza niż u któ­
regokolwiek zwierzęcia, zwłaszcza w pewnych 
punktach; płaty przednie występują ponad »ciałka 
prążkowane«, podczas gdy tylne wystają wtył 
poza »oiałka czworacze«, i móżdżek całkiem przy­
krywają. liczba zwojów mózgowych i fałdów 1

1 Gordon. De l ’espvce, t. II, .p. 123.



154 CZŁDWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

móżdżku jest daleko większą, i również większą 
jest szerokość »mostu Varóla«.

»Temu rozwojowi mózgowia odpowiada ko­
niecznie rozwój czaszki, znaczniejszy niżeli u zwie­
rząt, w szczególności niż u małpy. Stąd wypływa 
cały układ głowy: czoło mniej pochyłe i zbliża­
jące się do jednej linii z twarzą; szczęki górne 
i dolne mniej wystają; nos zatem więcej wystę­
puje naprzód: tylna część głowy jest mniejsza, 
więcej zaokrąglona i równoważy się z częścią 
przednią. Ponieważ mowa daleko większej wy­
maga działalności organu głosowego, człowiek 
posiada cztery »tętnice tarczykowe«, kiedy u zwie­
rząt jest ich tylko dwie.

»Człowiek, który ma wszystko na swoje po­
trzeby zużytkować, jest w s z y s t k o ż e r n y :  
i stąd u niego równa wysokość wszystkich zę­
bów. U zwierząt, to sieczne zęby, to kły, to 
znów trzonowe więcej występują, u niego są 
wszystkie równe i wszystkie pionowo ustawione... 
odpowiednio też do tego ukształcenia człowieka, 
jako wszystkożernego, jelito nie jest ani tak kró­
tkie stosunkowo jak u mięsożernych, ani tak dłu­
gie, jak u trawożernycb.

»Ponieważ człowiek jest przemysłowcem i sam 
zaopatrzyć się może w odzienie, zatem skóra je­



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 155

go jest naga, nie kosmata ani łuskowata, jak 
u zwierząt. Stąd jej nadzwyczajna delikatność 
i miękość. Gdzie porost istnieje, to dla ozdoby, 
jak na głowie, albo dla złagodzenia tarcia, jak 
pod pachami. Powieki i brwi do upiększenia i do 
użytku służą, bo zacieniają oczy i chronią ich 
przejrzystości, zasłaniając je zarazem od promieni 
słońca; włosy nie tylko stroją, ale zapobiegają 
przepalaniu głowy.

»Mniejszy rozwój porostu u człowieka jest 
prawdopodobnie w związku z nizkim rozwojem 
mięśni skórnych. U zwierząt widać te mięśnie 
wszędzie, i w każdem miejscu stanowią one jak­
by podkład skóry. U człowieka znajdują się tylko 
na czaszce i na twarzy, gdzie służą do gry wy­
razu, oraz na dłoni i na podeszwach, gdzie po­
magają ruchom.

»Cała tkanka komórkowa jest miększa i ob­
fitsza u człowieka, aniżeli w jakimkolwiek ga­
tunku zwierzęcym — co podług Blumenbacha 
i Meckla pozwala mu żyć w różnych szeroko­
ściach geograficznych — i to nadaje więcej 
zaokrąglenia, więcej giętkości, więcej wdzięku 
całej postaci tej najpiękniejszej w świecie 
istoty...«



156 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

Jak widać z tego pięknego szkicu Fre- 
dault’a, natura takim uczyniła człowieka, jakim 
go powinna była uczynić, jeśli go na króla 
i cel tego świata przeznaczała. Dodać można, 
że i stosunki jego do otaczającego świata, wy­
nikające z naturalnych jego przymiotów, wy­
rażają stanowisko jego centralne w naturze: — 
gdy inne zwierzęta i rośliny mają każda swoją 
strefę, swój kraj, poza który bez wpływu czło­
wieka wcale się nie przenoszą, on jeden zdolny 
jest mieszkać i pod skwarem równika i między 
lodami biegunów, jako nadprzyrodzony pan tego 
całego królestwa; — gdy każdy inny gatunek 
ma sobie wydzielony od natury pokarm, czło­
wiek jest tak zbudowany, że daniną wszystkich 
trzech królestw karmić się może; — nie dała 
mu natura nadzwyczajnych sił fizycznych, od­
mówiła mu mnóstwa instynktów, którymi zwie­
rzęta wzbogaca, ale za to wszystko dała mu ro­
zum, którym nie tylko zwalcza wszelkie siły ży­
wiołów, roślinności i zwierząt, lecz, co ważniej­
sza; podbija je, zmusza do służenia sobie, i na­
wet wiatry i pioruny wprzęga do swych usług.

Może kto zarzuci, że co innego sztuka i cy- 
wilizacya, a co innego natura człowieka. — Za 
czasów Rouss’a istotnie to przeciwstawienie cy-



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 157

wilizacyi i tak zwanego stanu natury było 
w modzie; ale dziś żaden poważny badacz tej 
baśni nie powtórzy. Cywilizacya oczywiście ni- 
czem innem nie jest, tylko normalnym natury 
ludzkiej rozkwitem, który pojawia się prawi­
dłowo, gdziekolwiek normalne ludzkiego życia 
warunki się znajdują — a tam tylko nie do­
chodzi, gdzie warunki życia są za skąpe, gdzie 
zbyt ciężka walka z żywiołami i klimatem umy- 
słowośó człowieka do atrofii doprowadza. Jak 
więc dębowi naturalnem jest wspaniałe swej 
korony rozwinięcie, jak naturalne bobrowi bu­
dowanie domków, tak człowiekowi naturalne 
jest budowanie nie tylko szałasów, ale pałaców, 
wiaduktów, kolei żelaznych, telegrafów — boć 
przecie ten rozum, który przemysł i sztukę 
tworzy, nie przypadkiem, nie skądinąd człowie­
kowi się dostał, ale jest mu naturalnym, tak 
samo jak dębowi siła plastyczna a instynkt bo­
browi. Prawda, że dąb i bóbr zawsze to samo 
budują, a człowiek wciąż co innego wymyśla; 
ale w tem właśnie leży różnica ich natur: na­
tury nierozumnej, nieodmiennym kierowanej po­
pędem —  i natury rozumnej, której wrodzona 
działalność rozwija się z wolnością i urozmaica 
bez końca.



158 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY

Z tego punktu widzenia, i przyroda w ca­
łości wzięta objawia pewną odpowiedniość do 
natury rozumnej człowieka, a w niektórych 
szczegółach ta odpowiedniość jest uderzająca. 
Królestwo zwierzęce, szczyt i cel innych, nie 
tylko niesie człowiekowi pokarm i odzież, ale 
też ma na jego usługi rozmaite zwierzęta, któ­
rych zadziwiające do tej służby uzdolnienia 
mimowolnie narzucają myśl o szczególnym na­
tury zamiarze. Wspomnijmy tylko o koniu,
0 wielbłądzie, o psie, o owcy — którą nawet 
wyobrazić sobie trudno w stanie od człowieka 
niezależnym. — Roślinne królestwo fabrykuje 
człowiekowi budulec, włókna do wszelkich uży­
tków, wytwarza zioła lecznicze; w owocach 
nie tylko zdrowiu, ale i smakowi i powonieniu
1 oczom jego dogadza; wkońcu, przystraja się 
wieńcem wonnych i malowniczych kwiatów, 
których urok człowieka zachwyca. — W  samem 
nawet królestwie mineralnem niema żadnego 
składnika, niema siły tak ukrytej, coby natu­
rze rozumnej służyć nie miała; a wiele jest ta­
kich rzeczy, których cel tylko odnośnie do tej 
istoty rozumnej da się wytłumaczyć: jak np. 
głęboko ukryte kruszce, zapasy soli, węgla, 
oleje i wody mineralne i t. p. — Wreszcie, cała



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 159

piękność, harmonia, wszechproporcya w przyro­
dzie rozlana, jedność planu w rozmaitości i sto­
pniowaniu szczegółów, wyłącznie do rozumu 
ludzkiego przemówić mogą i jego tylko serce 
uweselić.

Może niejeden osądzi, że to konjektury zada- 
leko idące. Ja, kiedy w pszczółce składającej 
w komórce miód i jajeczko, z którego później 
wylęgnie się poczwarka, co się tym miodem po­
żywi, uznaję i uznać muszę celową natury dą­
żność — to nie pojmuję, dlaczegobym nie miał 
równie celowego uznać zamiaru, kiedy widzę jak 
natura z jednej strony obdarza człowieka umy­
słem, mającym stopniowo rozkwitać w bogatą 
cywilizacyę — a z drugiej strony składa w łonie 
ziemi i w siłach żywiołów zasoby, mające wy­
maganiom tej cywilizacyi i głodowi tego umysłu 
tak doskonale zadośćuczynić?

Wkońcu, na pojedynczych konjekturach 
rzecz nie zależy. Całość wniosku, z obserwacyi 
wypływającego, bije w oczy: natura uposażyła 
człowieka, i fizycznie i zwłaszcza umysłowo, 
w sposób, który go nie tylko stawia na naj­
wyższym szczeblu w szeregu stworzeń, ale czyni 
go z konieczności rzeczy panem całej przyrody, 
królem, którego usłudze prędzej czy później



160 CZŁOWIEK JAKO CEŁ PRZYRODY.

wszyskie trzy królestwa poddać się muszą; — 
ale natura, jak już dowiedziono, jest celową, jej 
urządzenia są wyrazem jej zamiarów: więc to 
przyrodzone uposażenie objawia rzeczywisty za­
miar natury, stawiający człowieka za cel innych 
stworzeń.

Co więcej, ze zbadanych poprzednio zna­
mion celowości przyrody, wywnioskować mo­
żna, że wogóle, jedynie istota rozumna, jak czło­
wiek, może być celem świata. — Dążność na­
tury, jakeśmy widzieli, jest racyonalna: obja­
wiająca rozum, który cel i środki upatruje, 
i wolę, która celu chce i środki wybiera. Lecz 
dążność racyonalna nie tylko od istoty rozu­
mnej pochodzić musi, ale także do jakiejś 
istoty rozumnej i samowiednej musi się odno­
sić. Dla kamienia, dla rośliny nie możemy pra­
cować, chyba o ile te przedmioty na użytek 
swój lub innej osoby przeznaczamy. Dla zwie­
rząt czasem coś czynimy, pod wpływem jakiejś 
uczuciowej raczej niż racyonalnej sympatyi, 
pochodzącej ze zbliżenia niższej części naszej 
natury do tych istot. Kiedy zaś człowiek obiera 
zwierzę za istotny cel swych dążeń i swej mi­
łości, jest w tern zawsze jakaś illuzya, jakieś



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY 161

fikcyjne odzwierciedlanie się człowieka w zwie­
rzęciu i przypisywanie temuż samowiedzy i uczuć 
ludzkich. Rozumnie postępując, uważamy zwie­
rzęta za ż y w e  i c z u j ą c e  n a r z ę d z i a ,  i to 
co dla nich czynimy, zawsze do jakiegoś wyż­
szego celu odnosimy. Celem zaś samym w so­
bie, może być tylko osoba, t. j. istota rozumem 
i wolą obdarzona; jej tylko można życzyć do­
bra dla niej samej, bo ona tylko może dobro 
swe pojąć, życzyć go sobie i samowiednie je 
posiadać. Kiedy więc natura okazała się dzie­
łem p o t ę g i  r o z u m n e j ,  wnosić trzeba, że 
ten cały łańcuch jej celowości, cała mądrość 
jej ustrojów, cała troskliwość z jaką uposaża 
zwierzęta i rośliny i wszystkie swoje twory — 
odnosi się końcowo do jedynej istoty rozumnej, 
której ten świat materyalny służyć może, t. j. 
do człowieka.

Świat mógł istnieć miliony wieków przed 
pojawieniem się człowieka, bo budował się 
i przygotowywał na przyjęcie człowieka — jak 
członki w zarodku wyrabiają się powoli, dla fun- 
kcyi mającej się w swoim czasie pojawić; ale 
gdyby wcale człowieka być nie miało, świat nie 
byłby wcale możebny. — Istoty nie dosięga-

Celow ość. 1 1



CZŁOWIEK JAKO CEŁ PRZYRODY.162

jące sfery rozumu, rośliny i zwierzęta, nie mogą 
być, jak widzieliśmy, celem stworzenia; istoty 
znów czysto duchowe nie mają naturalnego ze 
światem materyalnym związku1; więc jedynie 
istoty rozumne w materyę obleczone, animal ra- 
tionale, mogą być, z punktu celowości, racyą 
bytu świata * *.

Niech mi tu będzie wolno wspomnąć mi­
mochodem o tak odległej od naszego sposobu 
myślenia filozofii indyjskiej Sankya, która je­
dnak w tym punkcie do tego samego co my 
trafia rezultatu. Zastanawiając się nad wdzię­
cznym i mądrym ustrojem natury, szuka ona

1 Szczere duchy mogą zapewnie świat materyalny 
znać i chwałę z niego Bogu oddawać, ale ich umysł 
nie może być, jak nasz, od ciał zawisły (natus cogno- 
scere corpora według wyrażenia św. Tomasza) — musi 
więc być skądinąd wiedzą wzbogacony, a poznawanie 
tego świata, może być tylko dla niego funkcyą uboczną 
(per accidens). Trudno zatem przypuścić, żeby odnośnia 
do szczerych duchów mogła być istotną i główną racyą 
bytu materyalnego świata.

* Do tej samej konkluzyi prowadzi jeszcze inne wnio­
skowanie, oparte na tem, że świat stworzony musi się 
odnosić do Stwórcy, a to jest niemożliwem bez pośre­
dnictwa istoty rozumnej, jak człowiek. Lecz o tem wy­
padnie nam mówić obszerniej w rozd. VIII.



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. I(i3

celu, do którego natura zmierza; tym celem, 
powiada, musi być dusza rozumna, wobec któ­
rej przyroda jak bajadera popisuje się swymi 
wdziękami, i bez której nie miałaby racyi bytu. 
Stąd wreszcie myśl indyjska przechodzi do 
Stwórcy, który tę harmonię między naturą a du­
szą urzeczywistnił.

»Dusza istnieje, mówi Sarikya Kartkax, bo 
ustrój wszechrzeczy widzialnym dla i n n e g o  
(różnego odeń) istnieje«. — I indziej: »Musi 
być ktoś, coby rzeczy używał«. Komentator 
zaś dodaje: »Rzeczy są, aby ich używano; rze­
czy widzialne muszą mieć widza; uczta musi 
mieć biesiadników«. — »Dusza, mówi znowu 
Karika, łącząc się z naturą, ma to jedno za­
danie, żeby poznawać i kompletować; a to 
poznanie jest warunkiem jej wyzwolenia. Kon- 
templacya natury jest jej używaniem. Bez 
istoty coby ją kontemplowała, natura byłaby 
bez celu. Bez duszy, która poznaje i myśli, 
natura byłaby, jak gdyby wrcale nie istniała; 
bez natury, dusza osamotniona byłaby nader 
blizką nicości; przez zjednoczenie zaś obu, 1

1 Starożytny poemat, streszczający naukę filozofa 
Kapili, (Cytacya z Pawła Janet).

11*



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.1<>4

świat istnieje i żyje, a dusza do świadomości 
o sobie przychodzi. — Natura jedynie dla 
wyzwolenia duszy pracuje. Gdyby o nią samą 
szło, zostawałaby w bezczynności, ale dla du­
szy rozwija czynność niezmordowaną... A  jak 
tancerka, okazawszy się zgromadzeniu, prze­
staje tańczyć, tak natura przestaje działać po 
okazaniu się oczom człowieka«.

Ale kiedy natura jest bezwiedna, a dusza, 
według pojęć tej filozofii, bezczynna, cóż za 
przyczyna uskutecznia ten stosunek między 
niemi? któż wyprowadza tę ślepą bajaderę na 
scenę? — Stara filozofia Kapili zagadnienia 
tego jasno nie rozwiązała; lecz późniejsi ko- 
mentatorowie indyjscy tą właśnie drogą, mówi 
Barthélemy St. Hilaire1, wprowadzili pojęcie 
Stwórcy do Sankyi. »Czy rozwój natury, mówi 
jeden z nich 2, przez nią samą się dzieje, czy 
przez kogo innego, zawsze to jakiś czynnik 
samowiedny działa. Natura nie może być bez 
rozumu, i musi być istota rozumna, co naturą 
włada i kieruje. Dusze, jakkolwiek rozumne, nie 
mogą indywidualnie naturą rządzić, bo nie znają * *

1 Mémoires sur lu philosophie Sankhyu.
* Vaczespati Misra.



CZŁOWIEK JAKO CEL PKZYKODY. 165

zasadniczych jej znamion. Musi więc być konie­
cznie istota, coby wszystkie rzeczy widziała 
i władała naturą, — musi być Bóg«.

** *

Wobec tych wszystkich dowodów celowego 
stosunku natury do człowieka, wspomniane na 
początku zarzuty przeciwników same się roz­
wiewają. Cóż znaczy np. zarzut Kartezyusza: 
»że nie mogą być wszystkie rzeczy dla czło­
wieka, ponieważ wiele jest rzeczy, których 
człowiek nie zna?« — A  iluż to ludzi nosi ze­
garki, których mechanizmu nie rozumieją i sprę­
żyn nigdy nie widzieli? jednakże te zegarki są 
dla nich c e l o w o  zrobione i służą im wybor­
nie. — Czy są w przyrodzie prawa lub gatunki, 
które nigdy do wiadomości człowieka nie dojdą, 
tego Kartezyusz z pewnością nie wie; ale choćby 
i tak było — stąd, że człowiek pewnych rzeczy 
w naturze nie zna, nie wynika bynajmniej, żeby 
te rzeczy nie miały mu bezpośrednio lub pośre­
dnio służyć.

Jeszcze płytszy, bo gołosłowny jest zarzut 
pychy i zarozumiałości, tak często przeciwko



166 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

tej doktrynie podnoszony. Gąska Montaign’a 
może się łudzić, że jest celem wszystkiego, bo 
jej gęsi rozum nie wychodzi poza tę małą sferę, 
w której ona jest rzeczywiście jakimś celem; 
ale nasz ludzki rozum, tern się od gęsiego ró­
żni, że wznosząc się ponad miejsce i czas, 
ogólne prawa natury przenika i aż do Stwórcy 
dosięga. Gdy więc ten rozum z poznanych w na­
turze praw i z objawiającego się w nich planu 
Stwórcy, logicznie wnioskuje, że cały ten świat 
widzialny do człowieka jako do celu swego się 
odnosi, to wniosek ten ma więcej niż względną 
wartość.

A  nie z pychy rodzi się to przekonanie, lecz 
przeciwnie, ono rodzi korzenie się przed dobro­
cią Stwórcy. W  tern właśnie przekonaniu wyśpie­
wa! wieszcz Starego Zakonu ten hymn uwielbie­
nia i pokory:

... Oglądam niebiosa, dzieła palców twoich,
Księżyc i gwiazdy, któreś ty fundował —
Cóż jest człowiek, iźe nań pamiętasz?
Abo syn człowieczy, iże go nawiedzasz?
Uczyniłeś go mało co mniejszym od aniołów,
Chwałą i czcią ukoronowałeś go,
I postanowiłeś nad dziełami rąk twoich;
Poddałeś wszystko pod nogi jego:



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY, 167

Owce i woły wszystkie, nadto i zwierzęta polne, 
Ptactwo niebieskie i ryby morskie,
Które się przechodzą po ścieżkach morskich.

Panie, Panie nasz!
Jakoż dziwne jest imię twoje po wszystkiej ziemi!1

Dodać trzeba wkońcu, że i sami najpowa­
żniejsi przeciwnicy tego poglądn, kiedy zamiast 
polemizować o szczegółach celowości, do wyż­
szych przechodzą zagadnień, wracają najczę­
ściej to tym to owym sposobem do zdania, 
którego tu bronimy. Leibnitz, który tak gani 
w kilku miejscach hipotezę antropocentryczną, 
jednak w Teodycei, kiedy się z wysoka nad 
celem świata zastanawia, naucza, że tym celem 
nic innego być nie może, tylko chwała Boga 
i szczęście istot rozumnych: jedno przez dru­
gie 1 — lecz do tego celu oczywiście świat ma- 
teryalny tylko przez człowieka odnosić się może. 
Podobnie Kant, potępiwszy wielokrotnie naszą 
tezę, jako czystą illuzyę, naucza jednak, że celem 
świata jest uiszczenie moralnego porządkus. — 
Ale gdzież się ten moralny porządek ma uiścić, * *

1 Psalm VIII.
* Leibnitz, Tlieodicee, p. I., 78, 79.
* Kant, Kritik der Uhrtheilskraft, §. LXXXV.



168 CZŁOWIEK JAKO CEŁ PKZYRODY.

jeśli nie w ludzkości? a więc w ludzkości 
jest cel całego świata. Paweł Janet, w ciągu 
swych studyów o celowości, napiętnowawszy 
nasze zdanie, jako »najzgubniejszy w tej nauce 
błąd«, w Dodatku jednak tak dalece się do 
tegoż zdania zbliża, że już tylko słowami się 
od nas różnil. A  w ostatnim rozdziale dzieła,

1 Causes Finales. Appendice VII. Powiedziawszy 
na str. 676, że każda istota może się uważać za cel na­
tury w takich rozmiarach, w jakich ją natura obdarzyła 
środkami używania, przychodzi autor do wniosku, że 
człowiek może się mieć za cel n a j w a ż n i e j s z y  — 
ale tylko na tej ziemi, i to nie jedyny: »sans affirmer 
en aucune façon que, même dans ce petit coin, tout 
soit fait exclusivement pour lui», — Na stronie zaś na­
stępnej zbliża się jeszcze więcej do nas, uznając, że 
człowiek jest absolutnie celem przyrody na ziemi. »Si 
l’homme d’après son organisation est fait pour se ser­
vir des choses, les choses réciproquement sont faites 
pour être utilisées par lui, et dans cette mesure, où il se 
sert et peut se servir de ces choses, il a le droit de se 
considérer comme étant lui même une fin. C’est dans 
ce sens et dans côtte mesure qu’il faut restreindre la 
proposition générale dont on a abusé, à savoir: que 
l’homme est le but, sinon de la création, du moins du pe­
tit monde qu’il habite«. — Otóż my niczego innego nie 
chcemy, tylko żeby człowiek był celem natury na tej 
planecie, którą zamieszkuje — co nam właśnie Janet



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 169

badając końcowy cel natury: La fin suprê­
me de la nature, przystaje ostatecznie na zda­
nie Kanta, że tym celem jest moralność. — 
Widać, że zarzuty przeciwko teoryi antropo- 
centrycznej nie muszą być tak doniosłe, skoro 
ci sami co je podnieśli, tak łatwo od nich od­
stępują.

Jest jednak jeden zarzut, albo raczej jedno 
zagadnienie, z którem się obszerniej rozprawić 
musimy. Łatwo jeszcze pojąć, że wszystko, co 
jest na kuli ziemskiej, jest w pewien sposób 
dla człowieka przeznaczone; ale czemże jest 
ta maleńka planeta wśród bezmiaru gwiaździ­
stych światów? ile miliardów słońc świeci w mle­
cznej drodze? ile ich po całym przestworzu roz­
sianych, od których ani promyk może nas nie 
dochodzi? a dokoła tych słońc, ile planet krąży 
większych i bogatszych zapewnie od naszej, 
dla których ziemia jest niewidzialną i które 
dla nas na wieki może niewidzialnemi zostaną?...

przyznał; bo co do innych części wszechświata, wolno 
przypuścić, że one są zaludnione przez inne istoty rozu­
mne — jak niżej zobaczymy.



170 CZŁOWIEK JAKO CEŁ PRZYRODY.

Słowem, ziemia jest pyłkiem w świecie — jakżeż 
więc ludzkość może być celem świata?

Na to jest najprzód jedna odpowiedź, bardzo 
prosta: inne gwiazdy mogą być, równie jak zie­
mia, zamieszkałe przez istoty rozumne.

W  rzeczy samej, od kiedy system Ptolo- 
meusza upadł, a znaczenie ziemi w mechanice 
świata okazało się tak podrzędnem, myśl o za­
ludnieniu gwiazd, zaprzątnęła dosyć powsze­
chnie umysły, wyraziła się nie tylko w dziełach
0 zakroju uczonym, jak: La pluralité des mon­
des * *, ale nawet w formie powieści — jak Urania —
1 jakoś tak trafiła do przekonania, że kiedy 
w pierwszem wydaniu tej książki położyłem 
tylko nacisk na m o ż l i w o ś ć  przeciwnego 
przypuszczenia —• już to żywą wywołało kry­
tykę 2. Tymczasem —  proszę zauważyć — nie­
ma żadnego innego dowodu ani naukowego, 
ani filozoficznego, któryby nakłaniał do przy­
puszczenia zaludnienia gwiazd — oprócz wnio­
sku z celowości. Zdaje się poprostu ludziom,

1 Flammarion.
* Skrytykował ten punkt między innymi p. Mahr- 

burg w Kraju; tudzież prof. Straszewski w Przeglądzie 
Polskim — który zresztą aż nadto pochlebnie moją ksią­
żkę ocenił.



CZŁOWIEK JAKO CEŁ PRZYRODY. 171

że te światy, tak odległe i tak ogromne, nie mia­
łyby racyi bytu, gdyby były puste, i dlatego 
wyobrażają je sobie zamieszkałe. Hipoteza więc, 
dziś tak powszechna, wielości światów zaludnio­
nych, jest zawsze hołdem, świadomie lub nie­
świadomie celowości oddanym ł.

Jakoż, ściśle rzeczy biorąc — jeżeli prawda, 
że człowiek na ziemi mieszkający nie może być 
celem, jak tylko małej cząstki świata — to 
z wymagań celowości wnieść należy, że inne 
części świata są również zaludnione przez istoty, 
innego może kształtu, innych przymiotów, ale 
równie jak my rozumną duszę w powłoce ciała 1

1 Nie można powiedzieć, że za przypuszczeniem 
mieszkańców na gwiazdach, oprócz celowości, przema­
wia indukcya, wnioskująca z podobnych przyczyn do 
podobnych skutków; — bo indukcya oprzeć się tylko 
może na większej liczbie okazów, a tu na jednym tylko 
okazie ciał niebieskich, t. j .  na ziemi, zdarza nam się 
obecność życia konstatować; zaś z kilku innych bliż­
szych nam planet, jedne widocznie warunków życia nie 
posiadają; drugie przedstawiają ich w każdym razie da­
leko mniej niż ziemia (jak niżej zobaczymy); a o wszyst- 
kiem co jest poza naszym systemem planetarnym, naj­
mniejszej pod tym względem wiadomości ani nadziei do­
wiedzenia się nie mamy; a zatem nie co innego, tylko 
celowość świata jest właściwą podstawą hipotezy, o któ­
rej mówimy.



172 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

posiadające. — Nie wszystkie oczywiście gwia­
zdy musiałyby być w tem przypuszczeniu, 
zamieszkałe; jedne, w stanie słońc, służyłyby 
innym za źródło światła i ciepła, drugie dojrze­
wałyby dopiero, dla przyjęcia w późniejszych 
wiekach mieszkańców, inne, spełniwszy już to 
zadanie, zastygłyby jak groby, lub może tylko 
podrzędną względem życia grałyby rolę, jak 
względem nas księżyc. Ale w każdym razie, 
jeśli mieszkaniec ziemi nie jest celem całego 
świata, to gdzieś po innych świata częściach 
znajdują się inni jacyś ludzie, do których usługi 
wszystkie gwiazdy i planety bezpośrednio lub 
pośrednio się odnoszą: — bo bezwarunkowym 
jak widzieliśmy, świata materyalnego postulatem 
jest istota, jak człowiek, materyalność i rozum 
posiadająca.

Ale czy bezwarunkowo trzeba przyjąć hipo­
tezę zaludnienia gwiazd, ażeby celowość świata 
wytłumaczyć? Czy w razie, gdyby gwiazdy były 
niezamieszkałe, cały pogląd celowy upada? — 
Żadną miarą; tylko w takim razie wypadałoby, 
że cały świat odnosi się celowo do człowieka 
mieszkającego na ziemi. A jakże to jest mo­
żliwe? Spróbuję to wytłumaczyć hipotezą — 
może śmiałą — ale dającą, jak sądzę, zrozumieć



CZŁOWIEK JAKO CEL PItZYKODY. 173

możliwość odnośni całego świata materyalnego 
do człowieka, mieszkańca ziemi — a nie wyklu­
czającej bynajmniej innych tłumaczeń.

Przedewszystkiem zwracam uwagę, że ogro­
my ciał niebieskich mało w tej kwestyi znaczą, 
bo miarą wartości istot nie jest w pierwszym 
rzędzie ich wielkość i waga, ale doskonałość 
czyli stopień bytu. Najmniejsze żyjątko, w któ- 
rem połysk świadomości świta, najlichszy ro­
baczek ziemski, który czuje, w którego subje- 
kcie odzwierciedla się świat przedmiotowy, wię­
cej jest wart, wyżej stoi w świecie, niż taka 
bryła materyi jak księżyc, jeśli na niej życie 
nie mieszka. Cóż dopiero powiedzieć o istocie 
rozumnej, wolnej, poznawającej Stwórcę? 1 Zie­
mia więc, jakkolwiek mała planeta, jeśliby sama 
jedna piastowała takie istoty, więcejby nieskoń­
czenie znaczyła, więcej ważyłaby w ekonomii 
świata, niż wszystkie miliardy słońc, i one wobec 
niej, za pyłki na jej usługi przeznaczone uwa- 
żaneby być mogły.

Zwracam następnie uwagę i na to, że myl­

1 »Omnls creatura corporalis, quantumcunque sit ma- 
gna quantitate, est tamen inferior homine, ratione intel- 
lectus«. (Sw. Tomasz II. Dist. 1. q. 2. a. 3. ad. 3).



174 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

nie biorą, niektórzy autorowie nieskończoność 
świata, jako rzecz konieczną lub dowiedzioną. 
Nauki doświadczalne nic zgoła o tem powie­
dzieć nie mogą: nieskończoność w ścisłem zna­
czeniu przechodzi ich kompetencyę, gdyż nie 
podlega doświadczeniu. Filozofia również tej 
kwestyi nie rozstrzygnęła: wielu znakomitych 
myślicieli, jak Paskal, Gerdil, Balmes, dowo­
dziło, że świat m u s i  mieć granice: bo nie­
skończoność aktualna jest niemożliwością *. Nam 
tu wystarcza przyjąć, że świat m o ż e  mieć 
granice — czemu nikt, ile wiem, (oprócz Biich- 
nera!) nie przeczy. Zatem już nie potrzebu­
jemy szukać celowego stosunku między tą zie­
mią a nieskończonością — coby było nie do po­
jęcia — ale tylko między ziemią a bardzo 
wielkim światem, co już jest zrozumiałem i ozna- 
czalnem.

Przypuszczam wkońcu — co dziś chrześcijań­
scy i niechrześcijańscy myśliciele powszechnie 
przypuszczają, i do czego postępy nauki w zna­
jomości mechaniki świata coraz więcej prowa- 1

1 Ob. między innymi Balmes, Philosophie fondamen­
tale; tudzież nowsze znakomite dzieło: Les Confins de 
la science et de la philosophie. O. Carbonelle. Tom I.



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 175

dzą — że materya kosmiczna, zaczynając od stanu 
najmniej ukształconego, jak mówią: »mgławiczne- 
go«, skupiała się i kształciła powoli, mocą i pra­
wami własnych mechanicznych sił, aż wytworzyła 
istniejące dziś słońca i nasz planetarny system.

Otóż, urzeczywistnienie takiego dzieła przed­
stawiało z góry, że się tak wyrażę, niezmiernie 
wielką trudność. Z jednej strony środkiem od 
Stwórcy obranym była rzecz najniższego rzędu; 
pierwotna materya, wcale nie, albo najmniej 
ukształtowana — z drugiej strony końcowe za­
danie było w wysokim stopniu skomplikowane: 
t. j. uiszczenie w jakiejś planecie tych wszystkich, 
tak delikatnych a różnorodnych warunków, któ­
rych życie ludzkie wymaga, a o których, mó­
wiąc o organizacyi kuli ziemskiej, pobieżne da­
liśmy pojęcie. — W  jakiż sposób natura zwy­
kła takie zadania rozwiązywać? Mamy wiele 
podobnych przypadków w przyrodzie, a we 
wszystkich przebija się jednakowy sposób po­
stępowania (już nam z poprzednich studyów 
znany, który nazwaóby można p r a w e m  e l e -  
k c y i ; mianowicie: kiedy środek, jakiego na­
tura chce użyć, jest mało uzdolniony do jej 
celu, lub skądinąd na wiele zboczeń narażony, 
natura zastępuje tę nieudolność środka, jego



170) CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

mnogością — ażeby, mimo licznych zboczeń 
i strat, choć w małej liczbie cel swój osiągnąć. 
Na to na wiosnę grusza tak licznem pokrywa się 
kwieciem, żeby mała część tych kwiatków doj­
rzałe wydała owoce; na to wiatr całe tumany 
pollenu roznosi, żeby kilka pyłków osiadło na 
zalążkach; na to bezbronne gatunki zwierząt 
ogromną posiadają płodność, żeby odrobina ich 
potomstwa dojrzałego wieku dosięgła. — Każdy 
kwiat jednakże jest zawiązkiem owocu, każdy 
pyłek pollenu na to jest, żeby zapładniał, każde 
żyjątko jest na to, by żyło i dorastało; — ale 
z powodu swej znikomości, tylko mała liczba 
tych jednostek do tych celów trafić może — 
i właśnie ażeby w tej małej wybranej liczbie 
cele swe osiągnąć, tak wiele ich natura do istnie­
nia powołuje.

Otóż to samo prawo i w pierwotnem kształ­
ceniu się świata miało właściwe pole: bo jeśli 
w jakiej pracy natury, to chyba w tej, użyty 
czynnik był najmniej uzdolniony. W  takiej ma­
sie materyi, pchniętej w przestrzeni i rnecha- 
nicznemi tylko ważonej siłami, wiele niezawo­
dnie zawiązków zginąć musiało, wiele wysiłków 
tej pracy kosmicznej zboczyć, ażeby choć w je- 
dnem miejscu wyrobił się ten dojrzały owoc,



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 177

wszystkie astronomiczne, fizyczne, chemiczne 
i geograficzne warunki życia w zupełności łą­
czący. Pojąć więc można tę całą masę materyi 
która dzisiejszy świat stanowi, jako na ten ceł 
z nicości wywołaną, ażeby po tysiącowiekowej 
pracy wydała ten dojrzały owoc. Ziemia jedna, 
w tern przypuszczeniu, byłaby bezpośrednio do 
tego celu doszła — gwiazdy, w takim razie, 
byłyby to niby wióry, które przy ciosaniu 
ziemi odpadły — kwiaty zwiędłe, które w owoc 
przerodzić się nie zdołały.

Obok tego, gwiazdy mogą jeszcze innymi 
sposobami służyć człowiekowi. To samo prawo 
opatrznościowe, o którem teraz mówiliśmy, ma 
drugą stronę: istoty te nadliczbowe, które odpa­
dły od głównego celu swego, nie giną całkiem 
bezcelowo, ale resumują się w ogólnej ekonomii 
natury do jakichś celów podrzędnych: kwiaty 
przedwcześnie zwiędłe użyźniają ziemię wokoło 
pnia rodzimego, pollen zbłąkany służy za po­
karm owadom — i te ciała niebieskie, od bu­
dowy mieszkania ludzkości odtrącone, wysłu­
gują się jeszcze tej ludzkości w sposób drugo­
rzędny: może i materyalnie wpływ jakiś wy­
wierają, bez którego nasz system planetarny, 
osamotniony w przestrzeni, w nieodpowiednich

C elow ość . 12



178 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

zostawałby warunkach; w każdym zaś razie 
służą, nam o p o w i a d a n i e m .  Nawet o ziemi 
nas pouczają, przedstawiając w swych rozmai­
tych postaciach, jakby historyę przemian, przez 
które ziemia przejść musiała. Ale nadewszystko 
opowiadają nam o Stwórcy. Ich blask wieczno­
trwały, ich wielkość niezmierna, ich mnogość 
nieprzeliczona, ruchy ich chyże a regularne, pod­
nosiły zawsze oczy i serca ludzi ku Najwyż­
szemu, poddawały wzniosłe pojęcia o jego ma­
jestacie, wszechmocy, mądrości, nieskończono­
ści. Niebo i Bóstwo były zawsze w myśli i w mo­
wie ludzkości ściśle złączone. I dlatego też gwia­
ździsty przestwór uważany był po wsze czasy 
za głównego chwały Boskiej głosiciela:

Niebiosa rozpowiadają chwałę Bożą,
A dzieła rąk Jego oznajmuje firmament...

Niemasz języków, ani mów,
Któreby nie słyszały głosów ich *.

Tak więc celowość gwiazd da się pojąć nie­
zależnie od hipotezy ich zaludnienia, i to w sto­
sunku do człowieka mieszkającego na ziemi.

Co więcej, powiedzieć można, że nauka 1

1 To znaczy: niemasz narodów, któreby nie rozumiały 
tego opowiadania niebios o Stwórcy. — Psalm XVIII,



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 17!)

dzisiejsza przemawia, o ile to jest w jej zakre­
sie, za jakiemś uprzywilejowanem stanowiskiem 
naszej planety w świecie. Astronomia, która 
z takim hałasem wyparła ziemię z mniemanego 
jej miejsca w środku świata, dziś przywraca 
jej znowu w inny sposób stanowisko poniekąd 
centralne. W  naszym naprzód systemie plane­
tarnym, o którym jedynie coś dokładniejszego 
wiemy, pokazuje się, że słońce nie jest wcale 
najwykształceńszem ciałem, ale jest w stanie 
chaotycznego wyrabiania się. Z pomiędzy pla­
net, największa część przedstawia warunki, które 
życia organicznego, o ile sądzić możemy, wcale 
nie dopuszczają: najbliższy nam księżyc nie ma 
ani wody, ani powietrza; Merkury jest za bli- 
zko słońca, więc za gorący; Jowisz znowu, a tem 
bardziej Saturn i dalsze planety, zdają się zbyt 
odległe od źródła ciepła i także pozbawione 
atmosfery1; w dwóch tylko planetach, Wenerze 
i Marsie tych braków nie dostrzegamy — ale 
tymczasem najnowsze badania pokazują, że 
obrót Wenery naokoło jej osi jest równocze- 1

1 Na Merkurym ilość ciepła pochodzącego od słońca 
jest na takiej samej powierzchni, 6'/* razy większa niż 
na ziemi; na Jowiszu znowu jest 16 razy, a na Saturnie 
81 razy mniejsza niż na ziemi.

12*



180 CZŁOWIEK .TAKO CEL PRZYRODY.

sny z jej obrotem około słońca — tak samo jak 
obrót księżyca naokoło ziemi; skąd wynika, że 
słońce zawsze tę samą stronę Wenery oświeca 
i ogrzewa: zaczem ta półkula musi być spieczona; 
podczas gdy na drugiej półkuli panuje noc i zi­
ma wieczysta *. Są to warunki, które, jak każdy 
widzi, nienajbardziej sprzyjają życiu. Ziemia więc 
jest na każdy sposób, w naszym systemie plane­
tarnym, uprzywilejowaną.

Cały znów ten system zdaje się mieć w świę­
cie gwiazd położenie mniej więcej środkowe. 
Wiadomo, że nagromadzenie gwiazd w okolicach 
mlecznej drogi, która sama jest gwiazd roiskiem 
oraz względna ich rzadkość w kierunkach osi 
wielkiego koła przez »drogę mleczną« zakre­
ślonego, naprowadzają astronomów na wnio- 1

1 Taki jest rezultat obserwacyi sławnego astronoma 
włoskiego, Schiaparallego. W ciągu przeszłego roku, dy­
rektor obserwatoryum w Nizzy, p. Perrotin, badał dokła­
dnie Wenerę, i spostrzegł, jak sądzi, jakąś małą różnicę 
między dwoma jej obrotami; skądby wynikało, że po 
wielu miesiącach i druga półkula ujrzałaby słońce; ale 
w każdym razie, noc i zima zalegająca pół planety, jest 
daleko dłuższa i zupełniejsza, niż u nas na biegunie. — 
O Merkurym tak Schiaparelli jak Perrotin to samo twier­
dzą co o Wenerze. W ten sposób, dwie najbliższe słońcu 
planety byłyby poniekąd jego księżycami.



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 181

sek, że ten świat syderalny ma kształt nie­
zmiernej soczewki, w której my z naszym sy­
stemem planetarnym znajdujemy się mniej wię­
cej w środku. I dlatego właśnie w kierunku 
krawędzi tej soczewki widzimy gwiazdy jakby 
zgęszczone, w kierunku zaś jej osi rozrzedzone, 
bo w pierwszym kierunku jest ich nierównie 
grubsza warstwa nad nami, niż w drugim. A nie 
można tej sytuacyi środkowej naszego systemu 
uważać za illuzyę optyczną — (jak np. wrażenie 
przedstawiające nam niebo jako półkulę wklęsłą, 
której środek zajmujemy) — albowiem gdybyś­
my się znajdowali daleko od środka, np. koło 
krawędzi tej soczewki, widzielibyśmy drogę mle­
czną tylko po jednej stronie nieba; gdybyśmy 
zaś byli około brzegu, w pobliżu osi, nie widzie­
libyśmy wcale drogi mlecznej, tylko w połowie 
nieba nieco gęstsze gwiazdy, w drugiej połowie 
rzadsze.

Prawda, że niektórzy astronomowie przy­
puszczają, iż pewne mgławice ledwo teleskopem 
dostrzegalne, są także takimi rojami gwiazd, do 
naszej wielkiej soczewki podobnemi; — ale to 
jeszcze konjektura, której do rezultatów nauki 
zaliczać nie można; o właściwem położeniu tych 
mgławic w przestrzeni nic jeszcze nie wiemy;



182 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

może i one podobnym sposobem grupują się około 
naszej gwiaździstej mgławicy. To jedno w ka­
żdym razie możemy powiedzieć, że świat syde- 
ralny, o ile nam jest dotychczas znany, upowa­
żnia nas do przypuszczenia, że zajmujemy w nim 
miejsce w przybliżeniu środkowe.

Nakoniec, nauka wiary, upewniając nas, że 
Bóg na tej ziemi się wcielił i z nią się spokre­
wnił, nadaje tej ziemi znaczenie nadzwyczajne, 
jedyne we wszechświecie — i czyni ją centrem 
świata, nierównie donioślejszem, niż była w sta­
rej astronomii, bo centrem celowem, około któ­
rego wszystkie stworzenia, materyalne i duchowe, 
wieczyście grawitują '.

** *

Przyszliśmy więc do wniosku, że tak w hipo­
tezie zaludnienia gwiazd, jak w przypuszczeniu, 1

1 Przypuszczają niektórzy, że może Wcielenie w ró­
żnych światach się powtórzyło; to jednak zdaje nam się 
bardzo nieprawdopodobnem, bo (pomijając inne trudności), 
gdyby Bóg dla różnych światów różne natury przybie­
rał, czemużby nie był a pari natury anielskiej przy­
brał? — tymczasem Pismo św. mówi nam wyraźnie, że 
tego nie uczynił: nusguam angelos apprehendit, sed se­
men Abrahae apprehendit (Hebr. II. 16).



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 183

że jedna tylko ziemia jest mieszkaniem rozumnych 
istot, zawsze celowość świata się tłumaczy — 
w każdym razie natura istnieje dla człowieka. 
Ale stąd wywiązuje się jeszcze pytanie: jakim 
właściwie sposobem ten świat widzialny odnosi 
się do człowieka? na co mu służy?

Skoro świat jest dla człowieka, to oczywi­
ście jest na to, żeby mu służył w spełnianiu 
jego przyrodzonego zadania: zadanie zaś to, 
odpowiednio do złożonej natury człowieka, jest 
podwójne: żyć i myśleć (vivere et philoso- 
fari): utrzymywać życie, co mu jest wspólne 
z niższymi tworami — i myślą poznawać świat 
a przez świat Stwórcę, co mu jest jako istocie 
rozumnej właściwe. Błędem jest, co przypuszcza­
ją często dzisiejsi pozytywiści, że wiedza jest li 
tylko środkiem do podbicia natury, dla ule­
pszenia materyalnych warunków życia: wiedza 
jest także sama w sobie celem i przedmio­
tem żądzy ludzkiej, jak słusznie dowodzi Ary­
stoteles na początku swej metafizykii. Wiedza 
jest, jak już wiemy, samym szczytem tego lu­
dzkiego życia, którego funkcye materyalne są 
narzędziem i podścieliskiem; samej zaś wiedzy

Metaph. I., 1. 1.



184 CZŁOWIEK JAKO CBL PRZYRODY.

szczytem, a przeto naczelnem umysłu ludzkiego 
zadaniem, jest poznanie najwyższej przyczyny, 
Stwórcy i Pana świata. — I stąd, tak Arysto­
teles, wychodząc indukcyjnie z obserwacyi, jak 
św. Tomasz, idąc dedukcyjnie z nauki objawio­
nej, przychodzą do wniosku: że kontemplacya 
pierwszej Przyczyny, jest końcową człowieka 
szczęśliwością.

Wobec tego podwójnego zadania człowieka 
na ziemi, świat dla niego zbudowany musi mieć 
także podwójny cel: świat jest na to, żeby służył 
ciału i życiu doczesnemu człowieka — i jest na 
to, żeby kształcił jego umysł i opowiadał mu 
wielkie imię Stwórcy.

W  jaki sposób s ł u ż y  ten świat życiu ludz­
kiemu, tośmy właśnie w głównych rysach na­
kreślili w poprzednich rozdziałach, pokazując jak 
wszystkie trzy królestwa przyrody stanowią je­
dnolity celowy ustrój, w którym każdy rodzaj, 
i każdy, nawet szkodliwy gatunek, i każdy organ, 
i każda komórka, przyczynia się do zachowania 
lub rozwoju całości — całość zaś podaje czło­
wiekowi obfite zasoby do utrzymania swego ży­
cia i pole do ozdabiania go rozkwitem swej cy- 
wilizacyi.

Drugie zadanie, o p o w i a d a n i a ,  spełnia



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 185

również świat przez te same wogólności prawa 
i czynniki, którymi także życiu ludzkiemu służy. 
To samo celowe urządzenie całej przyrody któ­
reśmy dotychczas omawiali, budzi rozum ludzki, 
kształci go, poucza nawet co do ulepszenia do­
czesnej doli — a nadewszystko do poznania 
Stwórcy prowadzi.

Lecz oprócz tego, istnieją w naturze, albo 
ponad naturą, pewne wyższego rządu prawa, 
które wpadały zawsze w oczy umysłów wznio­
słych — jak Tomasza z Akwinu, Bakona, Leib- 
nitza — a które głównie, jeśli nie wyłącznie, do 
tego celu o p o w i a d a n i a  się odnoszą. Takiem 
jest np. prawo c i ą g ł o ś c i :  natura non patitur 
saltus, zależące na tern, że typy natury wiążą 
się w nieprzerwane szeregi. Takiemi są dopełnia­
jące się prawa: j e d n o ś c i ,  lex unitatis — 
i r o z m a i t o ś c i ,  lex varietatis — na mocy któ­
rych, w tych szeregach typów jeden plan się 
przejawia, a przytem wzór ten odmienia się w nie­
skończoność; niema na świecie dwóch listków 
identycznych — by każdy osobnem słowem 
Stwórcę opowiadał. Takiemi są również prawa: 
o s z c z ę d n o ś c i ,  lex parcimoniae — i n a j k r ó t ­
s z e j  d r o g i ,  lex brevissimae viae, które dosko­
nałą wykazują racyonalność najwyższego Archi­



186 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

tekta — jako to ludzie z przeciwległych biegu­
nów, Leibnitz i Hartmann, z jednakowym uznają 
podziwem. Dopełnieniem zaś tychże, jest pewne 
prawo c h o j n o ś c i ,  objawiające się tern, że na­
tura, jakeśmy widzieli, mnoży niemal rozrzutnie 
życie, że opatruje nie tylko ścisłe potrzeby, ale 
wygody i przyjemności istot żyjących i nie skąpi 
w środkach 1 — co jest oczywiście wyrazem bo­
gactwa i szczodrobliwości Twórcy.

Do tego wreszcie celu »opowiadania« odnosi 
się ta pozorna n i e s k o ń c z o n o ś ć  świata — 
tak w wielkości jak i w małości. Świat ma nie­
zawodnie jakieś ostateczne granice, jest jednak 
tak wielki, że im dalej sięga oko ludzkie, coraz 
silniejszymi uzbrojone przyrządami, tern więcej 
w przestworzu ciał niebieskich odkrywa. Po­
dobnie w kierunku małości, muszą być jakieś 
pierwsze i absolutnie najmniejsze składniki rze­
czy, ale te są względem nas i naszych środków 
eksperymentalnych jakby nieskończenie małe; 
w najmniejszym organizmie znajdujemy je­
szcze komórki, w komórce jeszcze mniejsze

1 Z tem się też wiąże ten sposób postępowania 
natury, który omówiłem wyżej pod nazwą p r a wa  
e l ekcyi .



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 187

części ustrojowe, najmniejszą drobinę materyi 
dzielimy jeszcze na atomy. Tak w jednym jak 
w drugim kierunku granice są zapewnie dalej, 
niż kiedykolwiek nauka dosięgnie. — Tym spo­
sobem świat przedstawia nam poniekąd z j a w i ­
s k o  n i e s k o ń c z o n o ś c i  — podnosi myśl lu­
dzką ku Stwórcy — a zarazem upokarza ją wo­
bec niego1 — i, o ile to światu materyalnemu 
możebne, o jego nieskończoności podaje pojęcie.

Ten dwojaki stosunek świata do człowieka, 
czyli dwojaki wzgląd przeznaczenia przyrody 
dla ludzkości, znacznie rozszerza i prawdziwie 
uzupełnia widnokrąg teoryi celowości. Wobec 
każdego prawa i każdego dzieła natury narzuca 
się, nie tylko pytanie: jak ono z blizka czy z da­
leka do służby człowieka się odnosi — ale też 
pytanie: jak ono opowiada jego umysłowi naj­
wyższą prawdę. Każde zagadnienie przyrodni­
cze ma dwie strony: jedną naukową, drugą filo­
zoficzną. A  jeśli niektóre szczegóły w cało­
kształcie świata nie mają lub zdają się nie mieć

1 > Świat poddał rozbieraniu ich: aby nie znalazł czło­
wiek sprawy, którą, uczynił Bóg od  p o c z ą t k u  aż do 
końca« .  Ekkł. III. 11.



188 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

jednego z rzeczonych dwóch celów, to racya ich 
bytu znajduje się w drugim: — jak we wspania­
łym pałacu są rzeczy głównie dla użytku zro­
bione, są inne przeważnie dla ozdoby — ale w ca­
łości, piękno z pożytkiem się kojarzy.

** *

Dla zakończenia tej kwestyi o stosunku na­
tury do człowieka, o jednej jeszcze rzeczy słowo 
powiedzieć musimy, t. j. o tej piękności, w którą 
przecież natura dla człowieka się stroi. Piękność 
ta i do u s ł u g i  człowieka zmierza: bo mu 
uprzyjemnia życie na tym padole; ale najbar­
dziej odnosi się do o p o w i a d a n i a ,  bo kształci 
umysł człowieka i, jak powiedzieliśmy na wstępie, 
skróconą drogą uczucia prowadzi go do Boga.

Dosyć się przypatrzyć uważnie naturze, aby 
się przekonać, że jej piękność nie jest tylko 
pozorem, ale czemś realnem, czego sama na­
tura w swych utworach szuka *. Już w świecie 1

1 Sam Darwin, wykazując jak wielką rolę gra pię­
kno w doborze naturalnym, dowiódł, że w pięknie jest 
coś więcej niż subjektywne upodobanie człowieka, coś 
objektywnego, co natura w swej ekonomii uwzglę­
dnia. Badania Darwina wykazują tę ważną rolę piękna, 
począwszy od najwyższych gatunków ssących i pta­



CZŁOWIEK JAKO CBL PRZYRODY. 189

mineralnym jawi się ta piękność pod wpływem 
jakiegoś pierwiastku przychodzącego z góry, nie­
ważkiego, zjawiskowo niemateryalnego. Światło 
ta antycypacya ducha w materyi, pieszcząc się 
z kruszcami i głazami, wywołuje w nich życie 
barw — łamie się i drga we fali — odbija się 
w chmurach kolorami tęczy — wszystko czego 
dotknie, przepromienia w jakąś wyższą formę... 
A  najpiękniejsze rzeczy w świecie nieorgani­
cznym są właśnie te, które najwięcej ze światłem

ków — tak co do świetności upierzenia, jak i co do me- 
lodyjności śpiewu — aż do owadów i najniższych zwie­
rzątek, których sposób życia obserwować jeszcze może­
my. Otóż na podstawie owej ciągłości metody wewnętrz­
nej, którąśmy poprzednio wykazali we wszystkich trzech 
królestwach przyrody, mamy prawo wnosić, że kiedy we 
faunie to i we florze natura uwzględnia moment estety­
czny. Któż nie widzi np. paralelizmu między barwnemi 
skrzydłami motylemi, które natura przyczepia do gąsie­
nicy, w krótkim peryodzie życia, kiedy ma płodzić — 
a kwiatami, którymi podobnie przystraja roślinę, także 
w chwili jej rozpładzania się? w pierwszym ustroju Dar­
win wykazał przedmiotową rolę estetyczną — więc to 
samo i w drugim uznać należy. Więc też nie bez pod­
staw}' tę samą dążność upatrywać można i w królestwie 
mineralnem, kiedy taż natura podobnymi motywami ubar­
wia kruszce i kamienie... Jest to ciągłość jednej i tej sa­
mej idei.



190 CZŁO W IE K  JAKO CEL PRZYRODY.

się kojarzą: jak kryształ, lub kropla rosy pro­
mienna słońcem. Jeżeli zaś, prócz światła, jakieś 
inne ruchy materyi nieżywotnej przedstawiają 
nam coś pięknego, to właśnie takie, które anty- 
cypują poniekąd cechy żywotności — a więc 
znowu ten wyższy pierwiastek w materyi pozor­
nie przejawiają: jak falowanie morza, lub kapry­
śne podrygi strumyka h

W  świecie roślinnym, ten pierwiastek świe­
tlany i ożywczy działa już nie tylko z zewnątrz, 
nie igra przelotnie, jak w kropli rosy i po obło­
kach, ale wciela się i od wnętrza, roślinę organi­
zuje, tym ruchem życiowym, który już daleko 
wyraźniej coś myślnego przejawia. Roślina sama 
zwalcza bezwładność, podnosi się od ziemi, na 
spotkanie światła. Szuka ona nie tylko harmonii 
w wewnętrznym ustroju, ale i w kształtach ze­
wnętrznych rytmu, symetryi — nie tej geome­
trycznej, co minerał pod wpływem samych sił 
mechanicznych — ale subtelniejszej, idealniej- 1

1 Uderzającą jest rzeczą, jak w strefach polarnych, 
gdzie niema piękności życia, natura zdaje się chcieć na­
grodzić ten brak spotęgowaniem piękna nieorganicznego, 
fajerwerkami zórz północnych, cudną grą światła w lodach 
i falach, którą podróżnicy z prawdziwym zachwytem opi­
sują.



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 191

szej, pogodzonej z pewną swobodą, która jest 
znowu antycypacyą wolności, duchowi właściwej. 
Ubiera się roślina w barwy, ale delikatniej, nie tak 
jaskrawo, jak surowe minerały: przeważnie powle­
ka się łagodną zielonością, której wszelkie tony har­
monijnie kojarzy; a w porach kiedy ma rodzić, przy­
straja się kwiatem, w którym gromadzi wszystkie 
wdzięki, wszystkie delikatności rysunku i barwy ł.

W  zwierzętach już znać wyższe wcielenie 
tej iskry, która już nie tylko tworzy i organi­
zuje, ale odzwierciedla w swem wnętrzu przed- 
sobny świat — i jako taka objawia się w ich 
oczach, w ich głosach i swobodnych ruchach, 
wyłamujących się z niewoli materyalnej ciężko­
ści. Lecz i tu po stopniach dopiero ta piękność 
się roztacza na najniższym szczeblu, w koralach, 
znajdujemy jakieś piękno według typu mine­
ralnego, i to zewnątrz żyjątek przez ekskrecyę 
osadzone. Coś podobnego w miączakach, których 
barwna skorupa jest raczej mieszkaniem niż 
częścią organiczną; motywa estetyczne, jakie 
w nich spotykamy, zdają się jeszcze do wzo­
ru roślinnego należeć. W  owadach już jest *

* sam Chrystus Pan osądził, że lilia piękniejsza jest 
niż był Salomon w całym swoim oryentalnym przepychu. 
Mat eusz Yl. 28).



192 CZŁOWIRK JAKO CEL PRZYRODY.

nieco wyższa, im właściwa piękność, ale tylko 
powierzchowna, nie wyrażająca ich treści. Są to 
zawsze robaki — pięknie pomalowane i z przy- 
czepionemi skrzydłami. W  kręgowcach dopiero 
przejawia się ta piękność, której szukali Grecy 
w swej architekturze: t. j. harmonijna forma, 
dyskretnie tłumacząca wewnętrzną strukturę 
i siły. U ryb to uczłonkowanie jest jeszcze mało 
uwydatnione; za co estetyczny zmysł natury 
obdarza je błyszczącą i polichromiczną łuską. 
Coś podobnego powiedzieć trzeba o wielkiej czę­
ści płazów. Ptaki kryją jeszcze nieco swe kształty 
w upierzeniu; ale to upierzenie bywa prześli­
czne — a nadto obdarza je lotem —  tak swo­
bodnym, tak rytmicznym, tak wspaniale tryum­
fującym nad więzami ciężkości i wzbijającym 
się w świetlany przestwór — że trudno ruch 
estetyczniejszy pomyśleć — i tenże ruch staje się 
dla nas symbolem duchowego piękna uczuć i my­
śli. U ptaków też zdarzają się harmonijne głosy, 
które wprowadzają w estetykę natury nowy, 
wyższy czynnik, i antycypują zjawiskowo har­
monię uczuć, światu zwierzęcemu obcą.

Ale najwyższy rodzaj piękności natury spo­
tyka się u ssących, gdzie idea życia wciela się 
w całej pełni i objawia w najbardziej rytmicznem



CZŁOWiliK JAKO CEL PRZTRODT. 193

zestrojeniu części, w największej rozmaitości, sile 
i łatwości ruchów. Czy można sobie wystawić 
bardziej skomplikowany mechanizm, jak znajomy 
nam już skład kości, muszkułów, nerwów, żył, 
przyrządów trawienia, oddychania i t. d. i t. d.? — 
a czy może ten cały mechanizm objąć się i wy­
razić w piękniejszych formach i ruchach, jak ta­
kiego lwa, tygrysa, kota, psa, konia, sarny, wie­
wiórki i tym podobnych?

Prawda, że nie wszystkie zwierzęta są pię­
kne; owszem, powiedzieć można, że im wyższe 
sfery natury, tern częściej pojawia się pewna 
brzydota — bo warunki piękna są trudniejsze 
i delikatniejsze. W naturze martwej, jeszcze nie 
ma brzydoty, są tylko braki piękności — gdzie 
brak światła, kształtu określonego lub żywej 
barwy. W  roślinności znajduje się brzydota 
rzadko w typach zdrowych, najczęściej zaś tylko 
w jednostkach skarłowaciałych lub martwych. 
U zwierząt, zwłaszcza w wyższych rodzajach, 
często są zboczenia od wskazanych warunków 
estetycznych, które wprowadzają pierwiastek 
brzydoty obok piękności, a niektóre gatunki zu­
pełnie brzydkimi czynią. Takim pierwiastkiem 
brzydoty bywa najpierw pewien powrót gatun­
ków wyższych do znamion typu niższego, nie

Celowość. 13



194 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

harmonizujących z innymi ich przymiotami: — 
np. pełzanie u kręgowców, odtwarzające typ ro­
baka, a nie dające miejsca uczłonkowaniu, które 
już niższe gatunki posiadają; podobnie skorupy 
u żółwiów, pancerze u wielu szczerbaków, które 
cofają się aż do muszli i minerału, a lokomocyę 
tych zwierząt czynią nad wyraz niezgrabną. — 
drugim elementem brzydoty bywa pewne zala­
nie form, mających organizacyę uwydatnić — 
skąd powstaje masa bezkształtna, także cofająca 
się zjawiskowo ku najniższym, nieuczłonkowa- 
nym typom życia: stąd brzydkość zwierząt sztu­
cznie wypasionych, tudzież wieloryba, hipopota­
ma, foki, morsa, i podobnych, przeważnie zre­
sztą przeznaczonych do krycia się w wodzie. — 
Po trzecie, brzydką bywa wszelka nierytmiczność 
w uczłonkowaniu: odnóża za cienkie względem 
ciała, jak u świni — albo za krótkie, jak u kre­
ta — albo przednie nieproporcyonalne z tylnemi, 
jak u kangura, którego też chód jest dziwnie 
niezgrabny; u innych, to zbyt gruba skóra, to 
gardziel wisząca, to uszy za wielkie, to ogon za 
szczupły... rozstrajają harmonię typów. Najwięcej 
może szpeci przesadne uwydatnienie organów niż­
szych funkcyi zwierzęcości, a utajenie wyższych: 
stąd szpetność świni, tapira i t. p. Zwierzę np.



CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY. 1!)5

pokrewne foce, spala,v lyphlus, wygląda jak bryła, 
bez uwydatnionych kształtów, oczy ma przytem 
niedostrzegalne, a ogromne wystawia zęby, któ­
rych wargi pokryć nie mogą.

Zboczeń więc od wymagań piękna w króle­
stwie zwierzęcem jest niemałoł. Te przeciwień­
stwa jednak nie uwłaczają ogólnej piękności 
przyrody, bo u zwierząt, jak widzieliśmy, jest 
bardzo wiele piękna, a całą faunę ogarnia 
w swym ogromie zawsze piękna roślinność, 
oblana wiecznie pięknem światłem. Skądinąd 
zaś, właśnie te zboczenia i luki estetyki, które 
w naturze spostrzegamy, najlepiej uwydatniają 
samą normę piękności poza niemi panującą, 
upewniają nas o jej rzeczywistości, i dają nam 
ją lepiej ocenić i odczuć. Są to, mówi św. To­
masz, »cienie w obrazie«, które przyczyniają się 
do piękna całości.

W  jakimże tedy stosunku jest ta piękność 
natury do człowieka? Wiemy już z poprzednich *

* Ciekawe i głębsze myśli o tym punkcie sbreślił 
Włodzimierz Sołowiew w artykule Kpacora bi> apupoat 
(umieszczonym w Boupocart <|>ii.ioco<f'in u ncnxoaorin zesz. I.), 
z którego nawet korzystałem. Szkoda tylko, że autor za­
prawia swój pogląd na naturę, filozofią pesymistyczną, 
o której indziej pisałem,

13»



196 CZŁOWIEK JAKO CEL PRZYRODY.

badań, że natura dla człowieka istnieje i dla nie­
go w swych organicznych funkcyach pracuje; 
kiedy więc widzimy obecnie, że natura uwzglę­
dnia piękno w swych dążeniach i celowo się 
niem przystraja — to już wątpić nie możemy, 
że ta piękność głównie do człowieka zmierza — 
że on jest tym widzem, jak mówił filozof indyj - 
ski, dla którego oczu przyroda stroi się i tańczy. 
Najprostsze elementa tej piękności: żywe i lśnią­
ce kolory, dźwięczne głosy, mogą i zwierzętom 
przyjemne sprawiać wrażenie (czem się podobno 
natura do innych także celów posługuje) — ale 
cała syntetyczna strona tego piękna, wszelka zgo­
dność formy z treścią, wszystkie wdzięki kształ­
tów, harmonii, proporcyi, stopniowania w limach, 
barwach i tonach — jedynie do duszy człowieka 
przemawiać mogą. Ta piękność cieszy człowieka, 
bo jakeśmy dopiero widzieli, zależy ona na ja- 
kiemś opanowaniu i przeobrażeniu materyi przez 
jakiś wyższy pierwiastek, w którym duch ludzki 
coś pokrewnego sobie instynktowo odgaduje — 
simile simili yaudet. Ta piękność zarazem pod­
nosi duszę, bo objawia się, nie jako pochodząca 
z dołu, z materyi, ale jako spływająca z góry; — 
a że na wyższych stopniach przyrody coraz bar­
dziej okazuje się idealną — więc daje przeczu-



CZŁOWIEK JAKO CEŁ PRZYRODY. 197

waó, że jest promieniem duchowego słońca, w któ- 
rem musi być pełnia światłości i piękna... Z któ­
rych (stworzeń) piękności kochając się — mówi 
Księga Mądrości — jeśli je bogami być mnie­
mali, niechże wiedzą jako nad nie piękniejszy 
jest panujący nad niemi: albowiem rodzic piękno­
ści to wszystko uczynił« *. 1

1 Sap. XIII. 3: »...speciei enim generator haec omnia 
oonstituit«.



V I .

BÓG .lAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

ą dzisiaj ludzie, którzy chętnie idą za ba­
daczem, jak długo on bada; będą mu ufać 
i nazwą go bezstronnym, jeżeli do ża­

dnego wkońcu nie dojdzie wniosku; — ale jak 
tylko badacz przy jakiejś stanie konkluzyi, 
powiedzą, że jest »tendencyjnym«; jeżeli zaś 
w swym wywodzie przyczyn, trafi aż do naj­
wyższej przyczyny, z góry orzekną, że jest »nie­
naukowym«. Dziwny doprawdy sąd! — jak gdyby 
badanie nie było z natury rzeczy t e n d e n c y ą  
do konkluzyi i pewności — jak gdyby nauka 
nie była d o c h o d z e n i e m  p r z y c z y n ,  a naj­
wyższa przyczyna nie była wszech przyczyn 
kluczem — jak gdyby wreszcie zaletą prowa-



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 199

dzącego było, nie wiedzieć dokąd idzie i do ni­
czego nie doprowadzać!

Nam się zdaje, że szczera miłość prawdy 
nie pozwala nam tej popularnej bezstronności 
szukać. Badając i pogłębiając rzecz o celowo­
ści przyrody, dojdziemy aż do konkluzyi — 
pójdziemy, dokąd nas widocznie ta celowość 
prowadzi: aż do pierwszej i najwyższej Przy­
czyny.

Przedewszystkiem w tej kwestyi uderza fakt: 
że celowość przyrody, słusznie czy niesłusznie, 
ale f a k t y c z n i e  jest dla ogółu ludzkości do­
wodem istnienia Bóstwa i podstawą powszechnego 
o tem przekonania.

Natura w swym celowym ustroju objawia 
się umysłowi ludzkiemu jako r z e c z  r a c y o -  
n a l n i e  z r o b i o n a ,  więc jako dzieło istoty 
samowiednej, mądrej i potężnej. Stąd to każdy 
umysł co się zastanawia, widzi w świecie coś 
racyonalnego: a to go świadomie czy nieświa­
domie naprowadza na szukanie poza tem wi- 
dzialnem tworzywem jakiejś intellektualnej po­
tęgi światem władającej. Im lepiej umysł je­
dność praw i planu natury poznaje, tem łatwiej 
do jedności Stwórcy dochodzi; im dokładniej 
sprawę sobie zdaje z bezwładności i mechani­



2 0 0 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

czności przyrodzonych czynników, tem wyraźniej 
Boga od świata odróżnia; ale zawsze, i przy ni- 
zkim stopniu wykształcenia, dosyć tej przedmio­
towej mądrości widzi, ażeby go to utwierdzało 
w przeświadczeniu o bytności mądrej i potężnej 
istoty, od której on sam i świat zależy — a to już 
jest prawdziwem, choć może jeszcze niezupełnem 
pojęciem Boga.

0  takiem też pojęciu Bóstwa świadczą naj­
starsze ludzkości pomniki, które dzisiejsza na­
uka z zapomnienia, a po części i z pod ziemi 
wydobyła. Gdy otwarto te mumie ducha lu­
dzkiego, po cztery tysiące lat i więcej liczące, 
nie fetyszyzm w nich znaleziono — jak zapo­
wiadała szkoła pozytywistów — ale przeciwnie 
wzniosłą ideę Boga, przypisującą mu zbudowa­
nie i ozdobę świata 1. Dosyć powiedzieć, że

1 U Indusów, w najdawniejszych pieśniach Rig-Wedy, 
znajdują się takie np. ustępy (ks. 10. hymn 10, i ks. 7. 
hymn 87):

Waruna wytknął słońcu proste szlaki,
Spienionym wodom naprzód płynąć kazał,
Dniom i godzinom pewne tory wskazał,
Dzierży je  w ręku jak jeździec rumaki...
Ciszej, znów głośniej całe ludzkie plemię 
Na cześć Waruny szle swe pieśni w górę,
Co, niby rzeźnik z wołu zdjętą skórę,
Wielki Pan świata rozciągnął tę ziemię.



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 201

twórca najnowszej z nauk, historyi wszech re- 
ligii, Max Muller, po długoletnich studyach nad 
tymi zabytkami zamierzchłej przeszłości i nad 
obserwacyami podróżników wśród dzikich ple­
mion, przyszedł końcowo do tego przekonania: 
że religijność jest faktem powszechnym w ro­
dzaju ludzkim, i że pochodzi z dwóch pierwiast­
ków: podmiotowo, z właściwej człowiekowi 
zdolności poznania B oga, sensus numinis —

Ciemnymi błękit On przetkał obłoki,
Rumakom siłę, a krowom dał mleko,
Rozum ze sercem, ogień złączył z rzeką,
Na niebo słońce, kwiat dał na opoki...

U Persów, w Zend-Aweście, Zaratustra modli się te- 
mi słowy do Ahura-Mazdy:

»Ahuramazdo, niebieski, najświętszy, s t w ó r c o  
ś w i a t ó w  p r z y b r a n y c h  w ciała,  czysty! Jakiemiż 
słowami przemówiłeś do mnie, Ahuramazdo! Tyś jest 
przed niebiosami, przed wodami, przed ziemią... przed 
wszystkiemi dobrami, z czystego płynącemi źródła, stwo- 
rzonemi przez Mazdę*. (E. Burnouf, Commentaire sur le 
Yaęna 19, 1—5).

U Egipcyan, w ich najstarszych pomnikach, znajdują 
się wznioślejsze zdania o Stwórcy. I tak, w sławnym 
»Papirusie turyńskim* (nr. 11) czytamy:

»Jest ktoś, co światła niebieskie pozapalał; jest ktoś, 
co dla sług swoich uścielił ścieżkę gwiazdami posypaną, 
co utkał arcydzieła sztuki w domu najwyższego: ten jest 
święty nad świętymi, przywódca wasz*.



2 0 2 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

i przedmiotowo, ze wspaniałych zjawisk przyrody, 
które tę zdolność do czynu pobudzają.

Z drugiej strony, tę samą naukę znajdujemy 
w Piśmie świętem: Psalmy opiewają, jak »nie 
biosa głoszą chwałę Bożą«, jak »dzień dniowi 
opowiada słowo, a noc nocy okazuje znajo­
mość«; — co więcej, z naciskiem twierdzą, że 
ten głos natury opowiadający Stwórcę, do wszy­
stkich ludzi dochodzi i od wszystkich w pe­
wnej mierze bywa zrozumiany: »Niemasz ję­
zyków ani mów, któreby nie słyszały głosów

Wreszcie Asyryjskie tabliczki z klinowem pismem 
zawierają takich ustępów mnóstwo. Na tablicy V., jednej 
z lepiej zachowanych (w British Museum pod 1. k. 3576), 
czytamy:

»Wszystko, co wielcy bogowie zdziałali, co wielcy 
bogowie urządzili, wspaniałe było.

»Gwiazdy pojawiły się jako rozkazał, w kształtach 
zwierzęcych...

»Położył granice pomiędzy stanowiskami gwiazd wę­
drujących, aby każda swą drogą szła i świeciła;

»Aby nikomu nie mogły zaszkodzić, aby nikomu 
przeszkodą nie były...

»1 otworzył wielkie bramy w ciemności zostające.
»Z silnymi zawiasami po prawej i po lewej stronie.
»Rozkazał wyjść bogowi Uru (księżycowi), opiekują­

cemu się nocą.
»1 wyznaczył mu, aby był światłem nocnera aż do 

świtania.. «
Ob. gruntowne o tym przedmiocie studyum Lorenza 

Fischera: Heidenthum und Offenbaruug.



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 203

ich; na wszystką, ziemię wyszedł, glos ich i na 
kończyny okręgu ziemi słowa ich« ł. A  Księga 
Mądrości, zarzucając poganom ich wielobóstwo 
i kult przyrody, przekłada im we wspaniałym 
wywodzie, jak mogli z tejże samej przyrody 
poznać jednego, wszechmocnego i odrębnego od 
świata Stworzyciela:

»Bezrozumni (¡/.¿tocioi) są ci wszyscy ludzie, 
w których niemasz znajomości (prawdziwego) 
Boga, i którzy z tych rzeczy dobrych co wi­
dzą, nie mogli zrozumieć T e g o ,  k t ó r y  j es t ,  
ani przypatrując się dziełom, obaczyli ktoby 
był sprawcą; ale, albo ogień, albo wiatr, albo 
prędkie powietrze, albo obrót gwiazd, albo gwał­
towną wodę, albo słońce i księżyc, za sprawce 
okręgu ziemi bogi poczytali. W  których piękno­
ści kochając się, jeśli je bogami być mniemali, 
niechże wiedzą, jako nad nie piękniejszy jest 
panujący nad niemi; gdyż rodzic piękności to 
wszystko stworzył. Albo jeśli się mocy i spra­
wom ich dziwowali, niech rozumieją, iż mocniej­
szy jest Ten, który je uczynił. Z wielkości bo­
wiem i ozdoby stworzenia jaśnie Stworzyciel 
tych rzeczy poznany być może« *.

> Psalm XVIII.
2 Księga Mądrości XIII.



204 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

Ta sama nauka powtarza się i w Nowym 
Testamencie. W  znanym tekście Listu do Rzy­
mian, św. Paweł twierdzi, że poganie mogli po­
znać i poznali rzeczywiście prawdziwego Boga 
z opowiadania przyrody. »Co jest wiadome
0 Bogu (tó yvtoGxóv toó frsou), jest im jawne; 
albowiem Bóg im objawił: bo rzeczy jego niewi­
dzialne, od stworzenia świata, przez te rzeczy co 
są uczynione, zrozumiane, bywają poznane; wie­
czna też moc Jego i bóstwo: tak, iż nie mogą 
być wymówieni«. Lecz oni, pod wpływem swych 
namiętności, to pojęcie Boga zepsuli i »odmie­
nili chwałę nieskazitelnego Boga w podobieństwo 
śmiertelnego człowieka i ptaków i czworonożnych
1 płazu« '.

Prawda, że wiadomość o Bogu otrzymują 
zwykle ludzie już w latach dziecinnych, przez 
podanie. Ale naprzód to podanie, będąc tak 
powszechnem jak rodzaj ludzki, musi mieć ró­
wnie powszechną, w naturze rzeczy leżącą przy­
czynę; a po drugie to podanie może być tylko 
podnietą i wskazówką dla umysłu, nigdy przy­
czyną samowiednej pewności. Grdyby rozum 
dziecka, w miarę jak dojrzewa i o własnych 1

1 Do Rzym. I.



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 2 05

siłach myśleć zaczyna, nie znajdował wkoło sie­
bie powodów, któreby go rozumowo w tem prze­
konaniu utwierdzały, porzuciłby je niebawem, 
jak tyle innych dziecinnych baśni porzuca. Tym­
czasem przekonanie o istnieniu Boga z dojrze­
waniem rozumu powszechnie uświadamia się tyl­
ko i umacnia; wypadki ateizmu nie pojawiają się 
jak tylko wyjątkowo, anormalnie i, jak się wy­
raża M. Müller, »erratycznie«. A nie tylko w je­
dnostkach, ale w całej wogóle ludzkości wraz 
z postępem wiedzy i rozwojem umysłowości, to 
pojęcie Boga głębiej się wkorzenia, z błędów się 
oczyszcza i uszlachetnia.

Widocznie więc rozum znajduje w świecie 
coś, co go rozumowo o Bogu upewnia. Znaj­
duje to rzeczywiście dokoła siebie, we wszyst­
kich sferach: czasem w absolutnych prawidłach 
prawdy i piękna, częściej w historyi i biegu 
wypadków, jeszcze częściej w sumieniu i pra­
wie moralnem — bo w tych wszystkich sfe­
rach panuje wyższa celowość, i raz po raz umy­
słowi badawczemu w oczy wpada; — ale na­
przód, najłatwiej, najnamacalniej, najpowsze­
chniej znajduje to każdy umysł w przyrodzie: 
bo przyroda jest dlań pierwszym i najprzystę­
pniejszym przedmiotem. »Pierwsze co w tem



20t; BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

życiu poznajemy, mówi św. Tomasz, jest to isto­
ta rzeczy materyalnych, która jest właściwym na­
szego rozumu przedmiotem« ł.

G-łos ten przyrody przeprowadza rozwijający 
się umysł, nieznacznie i poniekąd nieświadomie, 
od wiadomości o Bogu na wiarę nianiek i ro­
dziców, do dojrzałej i samowiednej pewności. 
Mówię, że to się dzieje poniekąd n i e ś w i a ­
d o mi e :  bo faktycznie, tylko w razie narzuco­
nych wątpliwości, albo polemiki, lub specyalnych 
o tym przedmiocie studyów, reflektuje człowiek 
nad powodami swej pewności o istnieniu Boga; 
w ogólności zaś ani zwraca na to uwagi, jak te 
powody osiadają w jego umyśle, wsiąkają, że tak 
powiem, wszystkiemi porami w jego duszę, po­
mnażają się każdym zdrowym dorobkiem jego 
wiadomości, i wytwarzają w jego rozumie pe­
wność głęboką, racyonalną, umotywowaną — choć 
nie zawsze refleksyjną i nie zawsze zdolną na 
zawołanie się wytłumaczyć s. * *

’ »Primurn autem quod intelligitur a nobis, secun­
dum statum praesentis vitae, est quidditas rei mate- 
rialis, quae est nostri intellectus objectum«. (P. I. q. 88. 
a. 3. o.)

* Stąd to zdarza się słyszeć ludzi dobrej wiary, mó­
wiących, że w Boga wierzą,  ale o żadnych rozumo-



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI 207

Jest więc f a k t e m  niezaprzeczalnym, że 
celowość natury, czyli po szkolnemu mówiąc, 
a r g u m e n t  t e l e o l o g i c z n y * 1, jest główną 
podstawą przekonania ludzkości o istnieniu Boga. 
Zostaje guaestio iuris: czy ten argument jest zu­
pełnie ścisły i filozoficzny?

Już sam fakt co dopiero stwierdzony, bar­
dzo mocno za tern przemawia: bo choć zdarzają 
się błędy powszechne w ludzkości — spowo­
dowane jakiemś powszechnem złudzeniem zmy­
słów (jak pozorny obrót słońca) — jednak, kiedy 
coś r o z u m o w o  przekonuje całą ludzkość, nie

wych dowodach jego istnienia słyszeć nie chcą, i nawet
0 możliwości takich dowodów powątpiewają. Oczywiście
1 u tych ludzi, pod ich wiarą istnieje racyonalna wi e ­
dza o istnieniu Boga, na rozumowych oparta powodach 
i równocześnie z rozwojem umysłu wyrobiona — bo, że­
by módz komuś wierzyć, trzeba skądinąd wiedzieć, że on 
j est _  tylko oni nie zdają sobie sprawy, z tego racyo- 
nalnego podścieliska swej wiary, i nie chcą nad niem re­
flektować, lękając się, czy to pracy czy mniemanego nie­
bezpieczeństwa takiego rozbioru.

1 Ten sam argument u nowszych scholastyków na­
zywa się zwykle kosmologicznym«. Kant go nazywa 
»fizyko-teleologicznym«; argumentem zaś »kosmologi­
cznym« nazywa on dowód wzięty z niekonieczności 
świata, zwany w Szkole »metafizycznym«.



208 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

pojmuję, jakim sposobem błędem — by być mo­
gło? chybaby i sam rozum koniecznym podlegał 
złudzeniom — a wtedy o wszystkiem zgoła wąt­
pić należy.

Ale nie kładę nacisku na ten dowód ubo­
czny — i pytam wprost: czy argument teleolo- 
giczny wytrzymuje krytyczny rozbiór?

Istotnie ten rozbiór przeprowadziliśmy już 
w poprzednich, rozprawach. Uzasadniliśmy mia­
nowicie następujący szereg pewników:

— natura jest celowo urządzoną;
— to celowe urządzenie nie jest wypadkiem 

ślepych czynników, ale wynikiem jakiegoś ro­
zumu;

— ten rozum nie jest immanentny w naturze, 
ale transcendentny, czyli jest istotą od świata 
odrębną.

Pierwszą z tych tez stwierdziliśmy, jako 
prosty wynik z faktów (w rozdz. II). Drugą udo­
wodniliśmy (w III i IV rozdz.) krytyką faktów 
pokazując, że zarzuty i wybiegi materyalistów 
sprzeciwiają się i logice i obserwacyi. Trzecią 
udowodniliśmy (w rozdz. V) również z faktów, 
wykazując niemożebność celowości immanentnej, 
według tłumaczenia panteistów. — Cały wywód 
jest więc ścisły — i doprowadza do teistycznej



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. ¿ 0 «

konkluzyi: bo istota samowiedna, od świata od­
rębna a światem władająca, jest właśnie tem, co 
Bogiem nazywamy.

Ale posłuchajmy jedynego krytyka, z którym 
w tej kwestyi rozprawić się warto.

Kant wyraża się o tym dowodzie Boga z ce­
lowości, z wielkiem i rządkiem w jego ustach 
uszanowaniem. »Dowód ten, mówi on, zasługuje 
bezwarunkowo na szacunek. Jest on między do­
wodami istnienia Boga najdawniejszym, najja­
śniejszym i dla zwykłego ludzkiego rozumu naj­
bardziej dostępnym. On badanie natury ożywia, 
a nawzajem temu badaniu swój byt zawdzięcza 
i nową z niego ustawicznie czerpie siłę. On upa­
truje cele i zamiary, tam nawet gdzieby ich 
obserwacya nasza nie odkryła, i rozszerza na­
szą znajomość natury, zapomocą przewodniej 
nici jakiejś szczególnej jedności, poza światem 
swój pierwiastek mającej. Ta znajomość na­
tury znowu oddziaływa na swą przyczynę, to 
jest na tę ideę przewodnią, i wiarę w najwyż­
szego Sprawcę zamienia w nieprzeparte przeko­
nanie.

»Byłoby zatem nie tylko bardzo smutną ale 
i daremną rzeczą, chcieć powadze tego do­
wodu ujmować. Rozum, nieustannie party siłą

C elow ość . 14



2 1 0 BÓO JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

tak potężnych i wciąż mu w oczach rosnących, 
choć zawsze tylko empirycznych argumentów — 
żadnemi wątpliwościami ani subtelnościami ab­
strakcyjnej spekulacyi z toru zbić się nie daje. 
Jeden rzut oka na cuda przyrody i na majestat 
budowy wszechświata, wystarcza mu, żeby się 
z takiego grzebania w wątpliwościach grübleri­
sche Unentschlossenheit), niby ze snu cucił, 
i wznosił się, od wielkości do wielkości aż do 
Najwyższego, i od skutku do przyczyn aż do 
pierwszego i bezwzględnego Sprawcy« l.

Mimo tych sprawiedliwych pochwał, Kant 
wynajduje jednak coś do zarzucenia temu do­
wodowi. »Nie chcemy tu — mówi on naprzód — 
zaczepki szukać (chicaniren) przeciw temu wnio­
skowi, o to, że z analogii między pewnymi utwo­
rami natury, a dziełami sztuki ludzkiej, wywo­
dzi, że i w naturze musi być podobny jak w sztu­
ce pierwiastek«. Ten sam zarzut jednak, w Kry­
tyce Czystego Rozumu w ten sposób uchylony, 
powraca i rozwija się w Krytyce Sądu, i narzuca 
wątpliwości i subtelne (prawdziwie grüblerische) 
trudnostki, na podstawie których późniejsi my- * II.

1 Kant, Kritik der reinen Vernunft. Elementarlehre:
II. Tv 2. Abth., 2. B., 3. Hauptst., 6. Abschnitt



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 211

śliciele niemieccy wszystkie swoje tarany przeciw 
przedmiotowej celowości osadzili.

Ale jużeśmy te wszystkie zarzuty poprze­
dnio roztrząsnęli, i pokazaliśmy: 1° że wniosek 
nasz o celowości natury nie opiera się wjdą- 
cznie na analogii między dziełami natury a czło­
wieka, ale stoi właściwie na bezwzględnym pe­
wniku przyczynowości: iż każdy skutek musi 
mieć odpowiednią przjmzynę — a do uiszcze­
nia tej myślnej jedności środków, jaka się 
w dziełach natury objawia, jedynie inteligen- 
cya zamierzająca cel, przyczyną odpowiednią 
być może. Pokazaliśmy też 2°: że i sama ana­
logia między naturą a sztuką jest także w da­
nym razie dowodem ścisłym, bo nie opiera się 
na powierzchownem i przypadkowem podo­
bieństwie, między utworami obojga niekiedy 
zachodzącem, ale na wnętrznej identyczności 
ich sposobu postępowania, i na powszechnie 
uznanej dziś zasadzie: że niema przedziału mię­
dzy naturą a sztuką ludzką, lecz że ta ostatnia 
jest tylko członem i dalszym ciągiem sztuki 
natury.

Pominąwszy więc ten zarzut, który sam Kant 
słusznie »szykaną« nazywa, zobaczmy co Kant

1 4 *



2 1 2 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

wprost przeciw dowodowi teleologicznemu pod­
nosi. — Podnosi mianowicie dwa zarzuty:

Po pierwsze, mówi, z tego argumentu wy­
nikałoby jedynie, ze istnieje jakiś najwyższy 
architekt, który świat zbudował, nie zaś, że 
istnieje Stwórca, który stworzenia z nicości wy­
wołał: gdyż dowodzenie na tern tylko polega, 
że f o r m a  świata musiała mieć twórcę, a po­
mija kwestyę, czy i m a t e r y a  twórcy wy­
maga.

Po drugie, dowód ten, opierając się wyłą­
cznie na empiryi, więc na rzeczach ograniczo­
nych, przemijających, względnie tylko dosko­
nałych — doprowadzić jedynie może, zdaniem 
Kanta, do przyczyny proporcyonalnie doskona­
łej i potężnej, nie zaś do p r z y c z y n y  b e z ­
w z g l ę d n e j :  bo zasada przyczynowości tylko 
takiej wymaga przyczyny, któraby skutkowi od­
powiadała. Innemi słowy: z celowego porządku 
świata wnieśćby tylko można, że istnieje jakiś 
sprawca bardzo wielki, bardzo mądry, bardzo 
potężny — ale to nam jeszcze pojęcia tego spra­
wcy wcale nie określa. »Kiedy idzie o wielkość 
doskonałości jakiejś istoty, niema innego okre­
ślonego pojęcia (keinen bestimmten Begrief), 
oprócz tego, które wszelką możliwą doskonałość



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 2 1 3

obejmuje, i jedynie pełnia bytu (omnitudo) jest 
rzeczą w pojęciu całkiem oznaczoną«. — Ażeby 
więc dojść do tego oznaczonego pojęcia istoty 
nieskończonej, wszechwiedzącej, wszechmocnej, 
»obrońcy dowodu teleologicznego, przebywszy 
sporą drogę na polu doświadczenia, porzucają na­
gle ten teren, i nie zdając sobie z tego sprawy, 
przeskakują do dowodu o n t o l o g i c z n e g o ,  
który na czystych możliwościach polega«.

Na to odpowiadają nowożytni spirytualiści: 
Cousin, Saisset, Janet, że te zarzuty, jakkolwiek 
słuszne, nie nadwyrężają ważności samego argu­
mentu teleologicznego, tylko ograniczają jego do­
niosłość: pokazują, że tym jednym argumentem 
nie można wszystkiego u Boga dowieść, ale trzeba 
się też innymi dowodami posługiwać.

Odpowiedź ta jest w części prawdziwa, ale nie­
dostateczna. Zarzuty Kanta mieszczą istotnie i so- 
f i z m a t  — i mylną s u p o z y c y ę  f akt u .

Sofizmat leży w tym niejasnym i niesłusznym 
postulacie, żeby pojęcie Boga było całkowicie 
o k r e ś l o n e m .  Jedynie w sferze czysto abstra­
kcyjnej, jak w matematyce, pojęcia zupełnie okre­
ślają istotę rzeczy — inaczej są nieoznaczonemi 
i nieużytecznemi, pojęcia zaś nasze o rzeczach 
konkretnych są z a w s z e  niezupełne i w pe­



2 14  BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

wnej mierze nieokreślone; a jednak oznaczoną 
rzecz wyrażają, i prawdziwą acz niewyczerpu- 
jącą o niej wiadomość stanowią. Znamy prze­
cież elektryczność, chemiczne powinowactwa, sy­
stem nerwowy — a jednak w części tylko wła­
sności tych rzeczy znamy, a o samej ich istocie 
nieśmiałe dopiero czynimy przypuszczenia. — 
Tak i o Bogu mogą być pojęcia więcej albo 
mniej doskonałe i zupełne, a jednak prawdziwe 
i o z n a c z o n e  — t. j. wyłącznie do Boga się 
odnoszące.

Pojęcie nieskończoności, czyli »pełni bytu« 
Boga, ma nadto tę właściwość, że będąc pojęciem 
realnem, jednak na sposób pojęć matematycznych, 
zawiera włącznie (implicite) całą treść Boskiej 
istoty, i jak formuła matematyczna, pozwala z sie­
bie wyprowadzać dedukcyjnie pojedyncze przy­
mioty i doskonałości Boskie. Ogromna atoli wię­
kszość rodu ludzkiego do tego pojęcia wcale się 
nie wznosi; czy stąd jednak wynika, żeby o Bogu 
wcale nie wiedziała?

Ktokolwiek wie, że istnieje ponad światem 
istota inteligentna, od której świat i człowiek 
w jakiejś mierze zależy, ten już zna Boga 
i wchodzi z nim w stosunek religijny. Kto wie 
nadto, że ta istota jest bardzo mądrą i potężną,



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 2 1 5

kto odgaduje jej jedność, ten już ma o Bogu 
wysokie pojęcie, ten już jest monoteistą. — 
Otóż wniosek z celowości natury tego wszyst­
kiego apodyktycznie dowodzi, a o jedności, mą­
drości, potędze, dobroci tego Boga tem wyższe 
daje pojęcie, im głębiej w przyrodę się wnika 
i dokładniej jej prawa poznaje. — Argument więc 
teleologiczny dowodzi tego, czego ma dowieść: 
t. j. istnienia Boga.

Lecz zarzut Kanta zawiera jeszcze, jak po­
wiedziałem, mylną supozycyę faktu: że filozo­
fia chrześcijańska posługiwała się tym argu­
mentem w dowodzeniu nie tylko i s t n i e n i a  
ale też n i e s k o ń c z o n  o ś c i  Boga, i że czy­
niła to za pomocą przeskoku do argumentu 
ontologicznego. — Gdzież Kant takie dowo­
dzenie czytał lub słyszał? — może w kazaniu 
pobożnego predykanta protestanckiego, ale w ża­
dnym razie nie u przedstawicieli filozofii scho- 
lastycznej. W  pięciu klasycznych dowodach 
istnienia Boga, które św. Tomasz w Sumie po­
daje 1 — a które cała Szkoła za tło swych do­
wodzeń bierze —- czytam zawsze konkluzyę 
równoważną z przesłankami. Kiedy argument •

• P. I, q. 2. a. 3.



216 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

wychodzi z pewnika: że byt warunkowy supo- 
nuje byt bezwarunkowy, konkluzya zawiera to 
jedno: więc istnieje byt bezwarunkowy: aliquid 
per se necessarium. Kiedy za punkt wyjścia 
służy fakt istnienia ruchu w świecie, konkluzya 
mówi tylko, że musi być pierwszy motor: ali- 
quod primum movens quod a nullo movetur. 
Kiedy wreszcie św. Tomasz opiera się na celo­
wości natury, w konkluzyi wnosi tylko, że »istnieje 
jakaś istota rozumna, która naturze ustrój celowy 
nadała«: ergo est aliquid intelligens, a quo 
omnes res natur ales ordinantur ad finem. Za 
każdym zaś razem dodaje św. Tomasz: et hoc 
est quod omnes dicunt Deum, »i to jest wła­
śnie, co się powszechnie Bogiem nazywa«: — 
bo ktokolwiek pojmuje, czy istotę konieczną, czy 
najwyższego motora, czy rozumnego architekta 
przyrody, ten już wie o Bogu, i zna go pod zna­
mieniem jemu właściwem.

W  innym znów artykule przechodzi św. To­
masz z dowiedzionych już w poprzednim wy­
wodzie atrybutów boskich, do nieskończoności 
jego istoty — a to na podstawie metafizycznej 
sprzeczności, jaka zachodzi między bytem ko­
niecznym (co już jest o Bogu dowiedzionem) 
a ograniczeniem jakiemkolwiek. Nie tu oczy-



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 217

wiście miejsce tłumaczyć to logiczne przej­
ście, gdyż jedynie o i s t n i e n i u  Boga mó­
wimy, o ile takowe z celowości się wywodzi; za­
znaczam jednak, że w tern przejściu u św. To­
masza niema nic wspólnego z argumentem 
»ontologicznym«: skoro w tym ostatnim, pun­
ktem wyjścia jest nieskończona doskonałość 
jako m o ż l i w a ,  skąd wnosi się jej i s t n i  e- 
n i e  — u św. Tomasza zaś, punktem wyjścia 
jest i s t n i e n i e  k o n i e c z n e ,  a posteriori do­
wiedzione, skąd wnosi, że ono jest n i e s k o ń ­
c z e n i e  d o s k o n a ł e ;  — więc tu pochód my­
śli odwrotny tamtemu, Zaznaczam po drugie, 
że nie tylko św. Tomasz uniknął argumentu on- 
tologicznego, ale on pierwszy, dawno przed 
Kantem i jaśniej od Kanta, błąd tego argu­
mentu wytknął i zwalczył b Zatrzymałem się 
nieco dłużej nad św. Tomaszem, żeby pokazać, 
że Scholastyka, począwszy od swego przy­
wódcy, jasno tę kwestyę postawiła i dokładnie 
rozwiązała.

Cała więc krytyka Kanta przeciwko dowo­
dowi teleologicznemu — a z nią krytyki wszyst­
kich jego epigonów — obijają się oń bezsku- 1

1 P. I, q. 2, a. 1.



2 1 8 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

tecznie. Dowód istnienia Boga z celowości natury 
nie tylko f a k t y c z n i e  przekonywa ludzkość, 
jakeśmy poprzednio widzieli i jak sam Kant wy­
raźnie przyznaje — ale też przekonywa rozum, 
jak się obecnie pokazało, m e r y t o r y c z n i e ,  
jest ścisłym i apodyktycznym dowodem.

*
* *

Z tego zdobytego już stanowiska, łatwo bli­
żej określić stosunek Boga do celowości przy­
rody. Bóg jest niewątpliwie, jak teologia uczy, 
wszechobecny w świecie, wszystkie stworzenia 
nieustannie bytem darzy, z wszystkimi ich czy­
nami współdziała — jak dusza w ciele, wszę­
dzie ukryty a wszędzie czynny, niewidzialny 
i niedotykalny, a w skutkach swej mądrości ja­
wny... Ale jednak duszą świata on nie jest. 
Istota jego duchowa i w sobie samej dosko­
nała, nie jest w żadnej od świata zależności. 
Względem natury i jej celowości jest on, jak 
słusznie mówi Kant, »pierwiastkiem zewnę­
trznym« l, jak malarz względem obrazu, budo­
wniczy względem gmachu — nie zaś przyczyną 1

1 L. c. »...deren Princip ausser der Natur ist«.



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 219

wewnętrzną, jak sita plastyczna rośliny wzglę­
dem jej rozwoju. Dowody, jakieśmy w swojem 
miejscu przeciwko panteistycznemu poglądowi 
postawili, żadnej pod tym względem nie zosta­
wiają wątpliwości.

Ale, choć pierwiastek czyli przyczyna celo­
wości jest poza naturą, sama jednak celowość 
jest w naturze — nie tylko odzwierciedlona, lecz 
rzeczywiście wcielona — i to w różnych sto­
pniach :

Nieżywotne stworzenia mają w sobie tylko 
d ą ż n o ś ć  do pewnych celów przyrody; dążność 
ta w ich naturze tkwi, ale cele do których dążą, 
są względem nich zewnętrzne. Tak celowo jest 
urządzony system wodny, powietrznia, skład gle­
by... nie dla siebie, tylko na korzyść istot żyją­
cych.

Żywotne znów mają w sobie nie tylko dą­
żność, ale i drugi celowości element, t. j. cel :  
ustrojone są i pracują nie tylko dla drugich, ale 
i dla siebie — skąd znamię celowości w roślinach 
jest tak odrębne i wybitne.

Zwierzęta już mają w sobie nie tylko dą­
żność i cel, ale też ś w i a d o m o ś ć  swych dą­
żeń i żądzę celów, przynajmniej bezpośrednich



2 20 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

i zjawiskowych — a to już jest widocznie ce­
lowością wyższego rzędu, działalnością celu we­
wnętrzną.

W  człowieku nakoniec, celowość natury uświa­
damia się całkowicie, bo człowiek jeden poznaje 
cele natury absolutnie, działa nie tylko dla przy­
jemności lub wrodzonej skłonności, którą natura 
wabi zwierzęta, ale także dla istotnych celów, 
które natura zamierza.

Ostatecznie więc Bóg, chociaż nie jest, jak 
się powiedziało, duszą świata w znaczeniu ści- 
słem i fizyeznem, jest jednak duszą natury 
w pewnem znaczeniu moralnem: bo myśl, co 
w naturze przeziera, jest jego myślą, cele i za­
miary natury są jego celami i zamiarami. Gdy * i

1 Zwierzęta nie znają właściwych celów natury, tylko 
idą za przynętą, którą natura przywiązała do czynności, 
jakie dla dobra jednostki lub gatunku zamierzyła. To co 
natura zamierza, jest celem rzeczywistym, w pewnem 
znaczeniu absolutnym; przynętę zaś nazwałem »celem 
zjawiskowym«, bo jest przedmiotem żądzy zmysłowej,
i ma się do celu rzeczywistego podobnie, jak w sferze 
poznawczej, zjawisko ma się do rzeczy samej w sobie. 
Człowiek sam jeden poznaje i zamierza nie tylko zjawi­
skowe cele, czyli przynęty, ale także cele natury rzeczy­
wiście — co jest jednem ze znamion odróżniających go 
widocznie od zwierząt.



BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI. 221

mówimy, że n a t u r a  przez jakieś prawa do ja­
kichś skutków dąży — że natura pewnymi śro­
dkami zapobiega pewnym wypadkom — że na­
tura wybiera najkrótszą drogę do celu, że opa­
truje potrzeby stworzeń i t. p... to zawsze zna­
czy — to jedno tylko znaczyć może: że Bóg 
o ile twórca danego prawa, lub danego organi­
zmu, takie ma zamiary i ślad takowych w tych 
rzeczach wyraził.

Słowo więc n a t ur a ,  w niektórych razach 
oznacza Boga, o ile twórcę przyrody — w in­
nych razach stworzenie, o ile podług praw sobie 
nadanych o własnych siłach działa. Dlatego Szkoła 
odróżniła te dwa znaczenia natury w dwóch na­
zwach, głośnych od czasów Skota Erygeny 1: na­
tura natur ans (odnośnie do Boga) i natura na­
tur ata (odnośnie do stworzenia).

Tam dopiero ustaje w naturze ta inicyatywa 
Twórcy, pozwalająca jemu wszystko przypisać, 
gdzie występuje druga wolna wola — czło­
wiek — który sam też cele dowolnie wytyka, 
i' do nich siebie i nawet przyrodę w pewnej

1 Sam Erygena podkładał tym wyrazom myśl pan- 
teistyczną, ale Scholastyka wogdle rozumiała je tak, ja­
keśmy je tu wytłumaczyli.



2 2 2 BÓG JAKO POCZĄTEK CELOWOŚCI.

mierze stosuje — i twórcą jest własnej sztuki, 
którą sztuce natury przeciwstawia.

Ale od człowieka też poczyna się zwrot tej 
celowej dążności stworzenia ku Stwórcy. A  to 
nas właśnie przeprowadza do kwestyi o drugim 
końcu tego łańcucha celowości, którego jeden ko­
niec już mamy w ręku.



VIH.
NAJW YŻSZY CEL ŚW IA TA .

idziełiśmy poprzednio, że najwyższym ce­
lem natury jest człowiek. To jednak 
tylko względne mogło mieć znaczenie: 

odnośnie do sfery stworzeń; — co do bezwzglę­
dnego porządku, z góry wydaje się oczywistem, 
że ostatni cel świata musi być identyczny z jego 
pierwszą przyczyną. Najwyższa i bezwzględna 
Istota, jak nie mogła brać skądsiś poza sobą 
mocy, ni wzoru, ni materyału do stworzenia, 
tak też powodu stworzenia poza sobą szukać 
nie mogła. — Tak zwykle wnioskuje teodycea, 
czyli filozofia o Bogu. Ale do tego samego 
wniosku prowadzi nas także a posteriori ten 
łańcuch celowych odnośni, któreśmy w poprze­
dnich rozdziałach aż do człowieka doprowadzili.



224, NAJWYŻSZY CEL ŚWIATA.

Przypatrując się ustrojom i dążnościom głó­
wnych dzieł przyrody, widzieliśmy, jak jedne od­
noszą się do drugich, a wszystkie razem, zmie­
rzają do człowieka, jako przyrodzonego celu 
swego. Otóż, przypatrując się tak samo ustrojowi 
i dążnościom człowieka, widać w nim odnośnię 
przyrodzoną do Boga.

Jak w wielkim świecie królestwo mineralne 
jest podścieliskiem dla żyjących, roślinne w ca­
łości wzięte jest dla zwierzęcego, a wszystkie 
razem dla królestwa ludzkiego — tak i w tym 
mikrokosmosie natury człowieczej, widoczna jest 
pewna hierarchia władz i funkcyi celowo powią­
zanych: funkcye organiczne budują i utrzymują 
organa dla władz poznawczych; a choć te też 
nawzajem organicznym funkcyom w pewnej mie­
rze służą, jednak i poza tern własne mają zada­
nie: wiedza, jak powiedzieliśmy z Arystotelesem, 
sama dla siebie jest celem. W  sferze poznania 
znowu, władze zmysłowe odnoszą się niezaprze- 
czenie do umysłu, jako narządy do zaczerpnięcia 
z zewnętrznego świata tego nasienia wiedzy, 
które w rozumie kiełkuje i we wspaniałe rozra­
sta się drzewo.

Wszystkie więc funkcye, władze i żądze 
w człowieku, piętrzą się naturalnym porządkiem



NAJWYŻSZY CEL ŚWIATA. 225

ku temu, co nazwać można ż ą d z ą  u m y s ł o w ą  
człowieka, a co jest ostatecznym wyrazem dą­
żności jego natury. Ale ta znów żądza umysłowa, 
z natury rozumu i woli, których jest wrodzoną 
funkcyą, dąży koniecznie do prawdy absolutnej, 
do dobra nieograniczonego, do piękna doskona­
łego — dąży do rzeczy, których tylko Bóg jest 
uiszczeniem.

Dokładne przeprowadzenie tej analizy wro­
dzonych aspiracyi człowieka, należy właściwie 
do etyki i psychologii *; ale już powyższe wy­
tyczne punkta dostrzedz pozwalają, jak droga 
obserwacyi z dołu idąca, prowadzi do tego sa­
mego wniosku, do którego się doszło z góry, 
od idei Stwórcy: mianowicie, że człowiek, który 
jest celem reszty przyrody, musi mieć cel swój 
w Bogu — że Bóg, będący pierwszą przyczyną, 
musi też być ostatnim celem wszystkiego

Ale tu właśnie spotykamy się z trudnością,
0 którą się wiele głębszych umysłów rozbijało: * 1

Wyłożyłem to w rozprawie »O prawdziwem po­
jęciu moralności«. Przegl. Powsz. 1884, październik, t. iv. 
str. 92. — i obszerniej w książce p. t. Podstawy etyki
1 prawa, rozdz. VII.

8 »Wszystko sam dla siebie zdziałał Pan«. (Przy- 
pow. xvi).

Celow ość. 15



226 NAJWYŻSZY CEL ŚWIATA.

Na cóż Bogu świat? czy on Boga w jakikol­
wiek sposób uzupełnia? czy daje mu chwałę, 
którejby bez tego nie miał? czy przyjemność 
estetyczną, czy uciechę czynu?... Wszystkich 
tych tłumaczeń próbowano — ale we wszystkich 
zdaje się tkwić ta sama trudność, ten sam nie­
rozwiązany dylemat: że świat, albo nic Bogu nie 
przynosi, a wtedy nie da się pojąć racyonalny 
powód stworzenia — albo mu coś przynosi, 
a wtedy nieskończony dopełnia się czemś skoń- 
czonem, absolut nie jest już absolutem.

»Teorya ta, mówi Spinoza, znosi doskona­
łość Boga, bo jeśli Bóg działa dla jakiegoś celu, 
to koniecznie pragnie czegoś, co mu brakuje. 
A  jakkolwiek teologowie i metafizycy różnicę 
czynią między dążeniem do pewnego celu d 1 a 
n i e d o s t a t k u  (per indigentiam), a dążeniem 
d la  u p o d o b n i e n i a  (per assimilationem), 
to jednak uznają, że Bóg wszystko uczynił dla 
siebie, a nie dla rzeczy, które miał stworzyć, 
ponieważ przed stworzeniem niepodobna ozna­
czyć innego celu działalności boskiej, jak Boga 
samego; a przeto zgodzić się na to muszą, że 
cele, które sobie Bóg założył w stworzeniu 
i urządzeniu środków, były dlań pożądane, 
a wprzódy mu brakowały«.



NAJWYŻSZY CEL ŚWIATA. 227

Nie przeczę, że stosunek celowy świata do 
Stwórcy jest trudny do pojęcia. Zauważyć je ­
dnak trzeba, że to nie jest trudność sui generis, 
temu tylko zagadnieniu właściwa, ale jedna 
z wielu stron tego niedościgłego dla umysłów 
ludzkich stosunku między skończonem a nie- 
skończonem, między stworzeniem a Stwórcą. 
Z jakiejkolwiek strony na ten stosunek się za­
patrujemy: czy w kwestyi wszechwiedzy, ba­
damy jak Bóg odwiecznie znać może czyny 
stworzeń wolne, których spełnienie zależało od 
stworzenia i mogło wcale nie nastąpić — czy to 
w kwestyi wszechmocy, zgłębiamy jakim spo­
sobem czyn wieczny i nieodmienny dopiero 
w czasie i przypadkowości skutki mieć począł — 
czy wreszcie w obecnej kwestyi, dochodzimy 
w jaki sposób Dobro nieskończone mogło za­
pragnąć ograniczonych swej dobroci odbla­
sków — zawsze jedną i tę samą trudność w ró­
żnych tylko postaciach spotykamy: jakim spo­
sobem Absolut, bez ujmy swej nieskończoności, 
zniża się aż do zetknięcia ze skończonością? — 
Widzimy, że ten stosunek istnieje, ale go jasno 
nie rozumiemy, i pojmować go tylko możemy 
analogicznie, na podobieństwo stosunków mię­
dzy stworzeniami, wyłączając jednak z tak



NAJWYŻSZY CEŁ ŚWIATA.2 2 8

utworzonych pojęć wszelkie niedoskonałości i ogra­
niczenia stworzeniu właściwe.

To tedy przedewszystkiem pewna, że Bóg 
nie stworzył świata z żadnej konieczności, ani 
z właściwej potrzeby — bo wówczas świat byłby 
konieczny, współwieczny Bogu, dopełniałby Boga 
w znaczeniu panteistycznem. Pobudkę zatem 
Boga w dziele stworzenia, pojąć musimy w ro­
dzaju tych pobudek, które nie sprawiają musu 
i nie pochodzą z braku. Taką bywa u nas po­
budką dobroć. Czyny z dobroci pochodzące, 
mają swój powód w doskonałości samego pod­
miotu, a przytem są bezinteresowne i najwido­
czniej wolne. Jest to w sferze ludzkiej najwyższy 
typ działania Boga.

Stąd też głębsza filozofia szukała zawsze 
w dobroci Stwórcy tłumaczenia faktu stworze­
nia. »Z jakiej przyczyny twórca, pyta Plato 
w Tymoteuszu, rodzenie i cały ten świat utwo­
rzył?« — i odpowiada: »bo był dobry — ayaOó; 
t̂v — a dobroć nie zna zazdrości (skłonna jest 
do udzielania się). Dalekim więc będąc od za­
zdrości, chciał aby wszystko było wedle mo­
żności do niego podobne... Kto w tern uznaje, 
za zdaniem mądrych, najwyższy powód utwo­
rzenia świata, ten najsłuszniej sądzi.« — Podo­



NAJWYŻSZY CEL ŚWIATA. 229

bnie autor Księgi Mądrości mówi do Boga: »Mi­
łujesz wszystko co jest i niczego nie masz 
w nienawiści z tego coś uczynił, bo nie byłbyś 
utworzył żadnej rzeczy, którejbyś nie miłował« *.

Sprzeczną z tym poglądem wydaje się Spi­
nozie i Janetowi1 2 doktryna teologii katolickiej, 
że Bóg wywołał świat z nicości dla własnej 
chwały swojej. Przeciwieństwo jest jednak tylko 
pozorne. Wyrażają się wprawdzie niekiedy 
teologowie, jak gdyby chwała Boga była sama 
w sobie celem, a człowiek i jego szczęście środ­
kiem; ale chcąc myśl nauki katolickiej dobrze 
zrozumieć, trzeba wiedzieć, jak ona pojmuje 
powodowanie się woli i miłości w Bogu. Otóż 
Bóg, podług teologii, nie może mieć innego 
przedmiotu powodującego, jak własną istotę. 
Jak w kierunku wiedzy, patrzy na siebie, i w tej 
intuicyi poznaje wszelkie możliwe stworzenia — 
które niczem innem być nie mogą, tylko ogra- 
niczonemi odbiciami jego nieskończonej istno- 
ści — tak i w kierunku woli Bóg miłuje konie­

1 *Aya7;aę yap Ta ¿>vxa ” avra xa\ ouSkv pSe^uaar, wv 
iTrotrjaa;, ov8e yap ¿ćv pusaW ti xaTeax£-jaaa;. Mądr. XI. 26.

2 Les Causes finales. L. ii. Cli. 5. »La fin supreme 
de la naturę«.



2 3 0 NAJWYŻSZY CKL ŚWIATA.

cznie swoją doskonałość, a ta sama miłość prze­
lewa się (per redundanłiam) w tym samym akcie aż 
na stworzenia — dając im, i widząc w nich z upo­
dobaniem ślady i cząstki (participationes)  dosko­
nałości swojej. Jakieś wyobrażenie o tem prze­
lewaniu się miłości bożej na drugorzędny przed­
miot, możemy znaleść w naszej własnej psy­
chologii: kiedy bardzo kochamy przyjaciela, to 
kochamy i najbliższe mu osoby i jego portrety 
i wszystko co jego — a to nie dla jakiejś 
jego korzyści, ale poprostu z jego miłości. 
Otóż podobnie Bóg, choć z miłości ku sobie, 
jak się powiedziało, miłuje stworzenia, jednak 
miłuje one bezinteresownie nie jako ś r o d k i ,  
przez któreby miał jakiś cel osiągnąć, ale przeci­
wnie, jako poniekąd wyniki celu w pełni posia­
danego którym życzy i udziela z tej pełni bytu 
i szczęścia. Z tego powodu św. Tomasz, powie­
dziawszy, że Bóg »chce siebie j a k o  ce l u« ,  nie 
mówi, że chce stworzeń j a k o  ś r o d k ó w ,  
ale że »ich chce w odnośni do celu: o ile, że 
odpowiada jego dobroci, by inne istoty w niej 
uczestniczyły« '. 1

1 Sum. łheoł. P. i. q. 19. a. 2. »Sic igitur Deus vult 
et se ut finem, et alia ut ad finem: in quantum condecet 
divinam bonitatem alia ipsam participare«.



NAJWYŻSZY CEL ŚWIATA. 231

Ta miłość i życzliwość bezinteresowna Stwór­
cy, odnosić się nie może bezpośrednio jak tylko 
do istoty rozumnej, zdolnej szczęścia pragnąć 
i samowiednie je posiadać, jakeśmy to już da­
wniej wytłumaczyli, wymaga zaś od tejże istoty 
by Stwórcę swego znała i miłowała —  nie ja­
koby ta dzięka stworzeń była Bogu potrzebną, 
ale iż tego żąda absolutny porządek rzeczy — 
i tego wymaga sama natura istoty rozumnej: 
znanie bowiem i kochanie Stwórcy, jest samą 
jej doskonałością, a jej doskonałość jest jej 
szczęściem. Otóż to znanie i miłowanie Boga 
przez stworzenia rozumne, jest właśnie tą chwa­
łą Boga zewnętrzną (gloria extrínseca), w któ­
rej teologowie cel immanentny świata upa­
trują. I w tern poglądy napozór przeciwne się 
schodzą.

Niższe stworzenia, niezdolne Boga znać, nie 
dosięgają oczywiście bezpośrednio do tego celu 
chwalenia Boga (gloria formalis), ale ponieważ 
wszystkie, jak już wiemy, zmierzają do czło­
wieka, i j a k o  ś r o d k i  d l a  n i e g o  chciane są 
od Boga, więc stanowią poniekąd materyał chwały 
bożej (gloria obiectiva), i pośrednio do tegoż celu 
najwyższego się odnoszą.



232 NAJWYŻSZY CEL ŚWIATA.

W  ten sposób stworzenia, wziąwszy początek 
od Boga, jako źródła bjrtu, zwracają się ku niemu 
jako ostatniemu kresowi swych dążeń — ostatnie 
ogniwo celowości łączy się z pierwszem, i łań­
cuch dzieł bożych się zamyka.

Poprzednio (w rozdz. VI.) przedstawił nam 
się człowiek, jako k r ó l  przyrody, obecnie wi­
dzimy, że jest k a p ł a n e m  tego świata, pośre­
dnikiem między Stwórcą a resztą stworzenia. 
Wszystkie stworzenia nierozumne dla niego 
istnieją i jemu służą, ale on im także tę naj­
wyższą winien usługę: żeby z nich Bogu odda­
wał chwałę— i przez to je do najwyższego celu 
wszechrzeczy odnosił.

Wszystko co w naturze istnieje, rusza się 
i żyje, od rytmu fali w morzu i gry promieni 
w obłokach, aż do misternych funkcyi w ży­
wych ustrojach — od grawitacyi planet ku 
słońcom, aż do żądz i wrażeń i radości życia 
tych miliardów żyjątek, co ziemię, wody i po­
wietrze zaludniają — wszystko to razem śpiewa 
jedną pieśń niezrównanej harmonii na cześć 
mądrości i dobroci najwyższej — wszystko, mó­
wię, śpiewa tę pieśń, jeżeli wśród tych wszyst­
kich głosów jest choć jedno serce rozumne, 
co je wszystkie pojmuje i odczuwa i do Boga



NAJWYŻSZY CEL ŚWIATA. 233

ich chwalbę wznosi. Bez tego serca, bez czło­
wieka, natura nie obracałaby się wcale do 
Stwórcy, nie wydawałaby prawdziwej pieśni, 
tylko dźwięki bezmyślne — jak huczenia wiatrów 
w opuszczonym kościele.



IX.
OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI.

f óg jest początkiem i końcem, alfą i omegą 
świata — człowiek jest jego osią zwro­
tnią — dla niego ten świat widzialny 

z Boga wyszedł i przez niego do Boga wraca.
2  tej wyżyny, na którą nas badanie celo­

wości zaprowadziło, zwracając znów oczy na 
przyrodą, widzimy jnż celowość jej w nowem, 
nierównie jaśniejszem świetle, które nie tylko 
filozofią, ale i nauką opromienia. Doszliśmy do 
tego punktu indukcyjnie; teraz dedukcyjnie wiele 
nowych prawd, odkryć, i wiele doniosłych syntez 
ująć możemy.

Skoro ściśle dowiedzionem jest, że przy­
czyną celowości natury jest Bóg najmędrszy, 
to już nie tylko w tych szczegółach, gdzieśmy



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI. 2 3 5

celowe natury dążenia odkryli i zbadali, ale 
i we wszystkich dotąd niezbadanych natury 
dziełach, możemy z góry z pewnością przypu­
szczać racyonalnośó, jedność planu, harmonię 
praw. Skoro pewnem jest, że dobroć Boska 
dla człowieka ukształtowała ziemską przyrodę, 
to samo już dla nauki jest drogowskazem, który 
ją może od wielu zboczeń uchronić i na wy­
śledzenie prawdziwych dróg natury naprowa­
dzić. Słusznie mówił Kant w przytoczonym wy­
żej ustępie, że ten pogląd teologiczny, »z ba­
dania natury wziąwszy początek, nawzajem to 
badanie ożywia, domyśliwa się celów i zamiarów 
nawet tam, gdzie obserwacya jeszcze nie dotarła, 
i rozszerza naszą znajomość przyrody, kierując 
nas nicią przewodnią jakiejś wyższej, poza świat 
sięgającej jedności« *.

Ale co Kant pobieżnie tylko narzucił, to 
uczony Naville z naukową przeprowadził ści­
słością. Dowodzi on w znakomitem dziele: La 
Physique moderne2, że odkrycia naukowe wy­
magają racyonalnych poszukiwań, poszukiwania 1

1 Loco cit.
8 La Physique moderne, Études historiques et philo­

sophiques, par Ernest Naville, Paris 1883. — Ta książka



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI.23H

zaś takie suponują w duchu ludzkim jakąś z góry 
daną pewność, że spotka się w naturze z har­
monią, jednością i racyonalnością, czyli z go­
dnością praw natury z prawami myśli — bez 
czego żadne odkrycie nie byłoby możebne; a te 
wreszcie postulata bezwarunkowo suponują, że 
świat jest jednej myśli dziełem. Rozumowanie 
to stwierdza autor doświadczeniem, przechodząc 
kolejno dzieła właściwych twórców i zakonodaw- 
ców nowożytnej nauki : Kopernika, Keplera, 
Bakona, Kartezyusza, Galileusza, Newtona, Lei- 
bnitza, Ampèra, Liebiega i t. p. — i wykazując 
cytatami, że u tych wszystkich mężów, przeko­
nanie o istnieniu Stwórcy nie tylko było na 
dnie ich duszy, ale w p ł y n ę ł o  na i c h  w i e ­
d z ę ,  i f a k t y c z n i e  s p o w o d o w a ł o  i c h  
o d k r y c i a .

Wkońcu, jako contre-épreuve powyższego do­
wodu, przechodzi Naville dzisiejszych ateuszow- 
skich uczonych, i znów cytatami pokazuje, że 
w chwilach, kiedy na swój ateizm zwracają 
uwagę (co zresztą nie zawsze czynią), wówczas

wyszła także po polsku p. t.: >0 fizyce nowożytnej, hi- 
storyczno-filozoficzne studya*. Kraków 1885. Obszerne 
sprawozdanie o tem dziele ob. w Przegl. Powsz. t. v. 
str. 346, i t. vi. str. 64 (1886, marzec i kwiecień),



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI. ■237

zaprzeczają tym wszystkim kierowniczym za­
sadom, na których nauka przyrody wzrosła 
i dotąd stoi, jak: harmonii, pojedynczości, sta­
teczności, nawet przyczynowości. I nie mogło 
być inaczej; bo kto Stwórcy nie uznaje, ten 
nie ma racyi szukania żadnego ładu w świecie, 
ani nadziei znalezienia żadnej jedności — chyba
0 ile niepomny na swe zasady, powierza się 
zdrowemu instynktowi swego umysłu, który go, 
wbrew jego przeczeniom, do tej jedności pro­
wadzi.

Tak więc ów wielki pewnik, o początku
1 końcu celowości świata, całą sferę filozofii 
i nauki opromienia. Ale nie koniec na tem: on 
jeszcze rzuca światło na sferę moralną i zaga­
dnienie życiowe.

Skoro Bóg stworzył ten świat widzialny dla 
człowieka i dla swej chwały, czyli dla chwały, 
którą mu człowiek w moralnym porządku od­
daje, to ten moralny porządek jest celem, do 
którego cały porządek materyalny świata był 
od wieków przeznaczony i odpowiednio dostro­
jony, w sposób mądrości Boskiej godny. A to 
jest kluczem kwestyi niezmiernie doniosłej: o sto­
sunku wzajemnym tych sfer.



2 3 8 OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI.

Mamy wciąż przed oczyma te dwa porządki: 
materyalny i moralny, niby dwa światy na- 
wskróś się przenikające i w ciągłej ze sobą 
zostające styczności, a jednak głęboko od sie­
bie różne: — w jednym rządzi konieczność 
i przyczynowość mechaniczna — w drugim pa­
nuje wolność i przyczynowość obowiązku, winy, 
zasługi. Stąd potrzeba a zarazem trudność wy­
jaśnienia ich stosunku. Jedni przeczą wszelkie­
mu wpływowi moralnego porządku na mate­
ryalny — śmieją się z przypuszczenia, żeby 
potop mógł być spowodowany grzechami synów 
Adama, lub choroba mogła być karą Bożą - 
przypuszczenie, jakoby modlitwa wpłynąć mo­
gła na pomyślność żniwa lub na zdrowie, uwa­
żają za wręcz przeciwne naukowym pewnikom 
o determinizmie wypadków natury i o nie­
zmienności ilości ruchu i siły. Inni znów, wie­
rząc w rządy Opatrzności i skuteczność modli­
twy, nie mogą sobie tego inaczej wytłumaczyć 
jak ciągłemi niemal interwencyami Boga na 
zmianę naturalnego biegu przyrody, czyli cią­
głymi cudami.

Antynomia ta — która niejednego wiarę 
zachwiała — tern jest donioślejszą, że samych 
podstaw religii i nauki dotyka. Z jednej strony,



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI, 2 3 9

niema religii bez modlitwy nawet o doczesne 
dobra, bez wiary w Opatrzność kierującą lo­
sami tego świata; zaprzeczyć temu, jest to za­
przeczyć nie tylko chrześcijańskim zasadom, ale 
instynktowi religijnemu całego rodu ludzkiego. 
Z drugiej strony, determinizm, czyli stałość i ko­
nieczność biegu przyrody, jest niewątpliwym 
wynikiem naukowej indukcyi. Deszcz np., który 
dziś pada, wywiązał się koniecznie z chmury 
którą wiatr przyniósł — wiatr ten wynikł ko­
niecznie z działania słońca na atmosferę — i tak 
od przyczyn do przyczyn, wszystkie zjawiska, 
wiążą się podług praw koniecznych, nieprzerwa­
nym szeregiem, ciągnącym się od początku świata. 
Stałość tego determinizmu każdą nową zdobyczą 
nauk się stwierdza; a jest ona zarazem podstawą 
wszelkich umiejętności przyrodniczych i warun­
kiem, bez którego nauka normalnie rozwijać się 
nie może *.

Przypuszczanie tedy ciągłych cudów nie go­
dzi się z wynikami i wymaganiami nauki; do­
damy, że nawet nie godzi się z istotą i zada- 1

1 Jak obok determinizmu natury znajduje miejsce 
wolna wola człowieka, wytłumaczyłem to w Przeglądzie 
Poważ.: »Wolna wola« (1891, styczeń i luty).



240 OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI.

niem samego cudu. Bo cud, mając być znamie­
niem nadprzyrodzonego objawienia się Stwórcy, 
musi być względnie r z a d k i m ,  i tylko wte­
dy może mieć miejsce, kiedy Bóg zamierza 
z a z n a c z y ć  s wą  i n t e r w e n c y ę ,  dać np. 
świadectwo prawdzie lub człowiekowi od sie­
bie posłanemu. Gdy Chrystus wskrzeszał Ła­
zarza, nie w tym celu to czynił, żeby Łazarz 
żył, bo mógł po prostu zapobiedz jego śmier­
ci l, — ale dlatego, »aby wierzyli, że Ojciec 
go posłał«2; gdy otwierał oczy ślepo narodzo­
nemu, nie na to ten cud czynił, ażeby ten czło­
wiek widział, bo prościej było sprawić, żeby 
przyszedł na świat ze zdrowemi oczyma — ale 
dlatego, »żeby się sprawy Boże w nim oka­
zały« * *. Sł®wem, cuda należą do działań Bożych 
nadzwyczajnych, z celem wyższego rzędu, wy­
łącznie religijnym; zwyczajne zaś działanie i opa­
trzność Boga w świecie jest działaniem p r z e z  
n a t u r ę  i p o d ł u g  p r a w  n a t u r y .  — Natura 
est ordinaria potentia Dei, powiedział z głęboką 
prawdą genialny Newton.

1 »A (Żydowie) mówili: Nie mógł ten, który otwo­
rzył oczy ślepo narodzonego, uczynić, żeby był ten (Ła­
zarz) nie umarł?« Jan xi. 37.

*) Jan xi. 42. *) Jan ix. 3.



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI. 241

Jakżeż więc się rozwiązuje powyższa wy­
tknięta antynomia? Jak wszystkie wogóle antyno­
mie — nie leży ona w naturze rzeczy, ale w nieba- 
czności wspomnianych szermierzy, tak po stro­
nie religii, jak i po stronie nauki. Jedni i dru­
dzy są w tern mniemaniu, że porządek mate- 
ryalny nie może się inaczej do porządku mo­
ralnego stosować i jego wpływom podlegać, 
jak tylko przez zmiany w naturalnym biegu 
rzeczy. Zapominają o tern, co przecież mecha­
nika uczy, że same prawa ruchu nie decydują 
o żadnym konkretnym wypadku, ale trzeba je­
szcze wstawić w zrównanie różniczkowe tak 
zwany s t a n  p o c z ą t k o w y  czynników, tj. 
ich rozmieszczenie w przestrzeni, i chyżości 
inicyalne w chwili, którą się za punkt wyjścia 
uważa. Ta sama masa materyi, tym samym ule­
gająca prawom ruchu i siłom przyciągania, może 
albo planetę utworzyć, krążącą w elipsie pra­
wie kolistej, albo kometę, parabolicznym ucie­
kającą torem, albo pogrążyć się w centralnem 
słońcu, albo rozprysnąć w tysiące asteroidów — 
zależnie tylko od tego, jaki był jej stan ini- 
cyalny. Żeby zaś stan inicyalny był ten lub ów, 
tego żadne prawo mechaniczne wymagać nie 
mogło: stanowić o tern mógł jedynie wolny 

C elow ość . 16



2 4 2 OSTATNIEJ WYNIKI Z CELOWOŚCI.

wybór Twórcy, w świetle wszechwiedzy, która 
wyniki wszystkich możliwych stanów inicyal- 
nych przenikała.

A cóż tym wyborem Twórcy kierowało? 
Oczywiście, znany nam już cel stworzenia: mo­
ralne dobro człowieka. Bóg, zakładając »fun­
damenta świata«, tj. pierwotne sytuacye i chy- 
żości wszystkich atomów, zamierzał, jakeśmy 
już powiedzieli, żeby się utworzyła ta nasza 
planeta, która wszelkie warunki życia tak szczę­
śliwie łączy, obliczył jej wielorakie składniki, 
odmierzył kształty jej lądów i mórz —  na to, 
ażeby ród ludzki znalazł na niej odpowiednie 
do swego bytu i zadania umieszczenie. Ale jego 
wszechwiedza nie ograniczała się na tern ogól- 
nem przejrzeniu potrzeb natury ludzkiej i wa­
runków im ogólnie odpowiednich — jest to rze­
czą ograniczonej wiedzy, na ogółach poprze­
stawać; — wszechwiedza Boska dosięgała ko­
niecznie każdego w szczególności człowieka, 
którego miała do bytu powołać, przenikała 
wszystkie czyny wolne, jakie każdy miał wy­
konać lub byłby w innych możliwych wa­
runkach wykonał; słowem, przytomny miała 
cały ten świat moralny z wszystkimi jego 
szczegółami. A  ponieważ dla niego jako celu



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI. 243

stworzyć chciała świat materyalny, wybrać oczy­
wiście musiała wśród możliwych stanów inicyal- 
nych taki, któryby odpowiadał, w szeregu swych 
mechanicznych następstw, nie tylko ogólnym ludz­
kości potrzebom, ale też wszystkim, nawet in­
dywidualnym szczegółom jej moralnego rozwoju 
wedle widoków dobroci i sprawiedliwości Bożej,

Jak niepodobna pomyśleć, żeby Bóg nie 
był tego wszystkiego aż do ostatnich szczegó­
łów przewidział, tak też pojąć nie można, żeby 
przewidując to wszystko, nie był wybrał od 
razu takiego właśnie stanu początkowego, jaki 
miał najlepiej jego zamiarom względem ludzko­
ści, aż do najmniejszych szczegółów, odpowie­
dzieć — ale żeby wybór jakby od przypadku 
uczynił, zostawiając sobie na potem przystoso­
wania i poprawki1.

Bóg więc, zakładając stan początkowy świata, 
miał przed oczyma, nie tylko sumę dobrobytu, 
którą chciał dać ludzkości, i sumę cierpień,

1 Nie przeczymy bynajmniej temu, że Pan Bóg może 
każdego czasu i w interesie pojedynczych osób cuda 
czynić, ale stoimy przytem, że to się dzieje, nie zwykłe, 
tylko w razach nadzwyczajnych i względnie rzadkich, 
kiedy nie idzie o sam skutek materyalny, lecz o objaw 
i zaznaczenie interwencyi Boskiej.

16*



2 44 OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI.

przez którą chciał ją w doczesności ćwiczyć, ale 
też i pojedyncze grzechy, które zamierzał na tym 
świecie karać — i zasługi, które miał ziemską 
pomyślnością nagradzać — i modlitwy, które 
zamierzał w doczesności wysłuchać: te wszyst­
kie momenta uwzględnił, wciągnął, że tak 
powiem, w obrachunek tej pierwotnej ekwacyi 
stworzenia.. .  I gdy następnie ten świat mate- 
ryalny rozwija szereg swoich odmian i zjawisk 
podług swych praw koniecznych, a w pewnych 
chwilach odpowiedni związek z moralnym świa­
tem okazuje — nie jest to związek pozorny 
ani spotkanie się przypadkowe, ale wykonanie 
zamiarów Bożych i wpływ, podług wytłumaczo­
nego sposobu przyczyn moralnych.

Przyszedł potop za dni Noego, z przyczyn 
niezawodnie naturalnych, jak dzisiejsza nauka 
przypuszcza; tenże potop jednak był karą od 
Boga zesłaną za występki ówczesnych łudzi; — 
jedno drugiego nie wyklucza: przyczyny fizy­
czne były wykonawcami — grzechy ludzkie 
były moralną przyczyną, dla której mechanizm 
świata był od początku tak nastrojony, żeby 
w owym czasie ową klęskę sprowadził. Po­
wstała tęcza, zjawisko naturalne, ze znanych 
praw fizycznych pochodzące — ta sama tęcza



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI. 2 45

jednak daną była od Boga »na znak przymie­
rza«; jedno drugiemu również się nie sprzeci­
wia. — A co się w tych wielkich zdarzeniach 
spełniło, to i w najmniejszych ma miejsce; bo 
w oczach Opatrzności Boskiej niema nic ma­
łego. Gdy się modlimy o zdrowie lub pogodę, 
niewątpliwie ta modlitwa może być, i często 
bywa wysłuchaną; gdy nas spotykają choroby, 
klęski elementarne, albo znów dobrobyt i po­
myślność, niewątpliwie Opatrzność tern kieruje 
z uwzględnieniem zasług, win i wogóle moral­
nych potrzeb naszych; — ale na to wszystko nie 
potrzeba cudów, nie potrzeba żadnego narusze­
nia ani naginania praw fizycznych i naturalnego 
biegu rzeczy; potrzeba tylko, żeby Bóg w pier­
wotnym nastroju maszyny świata i te wszystkie 
momenta był miłościwie uwzględnił.

»Zauważyć należy, mówi wielki matematyk 
Euler, że kiedy Bóg zakładał bieg świata 
i urządzał mające w nim nastąpić wypadki, 
to uwzględnić musiał wszystkie okoliczności, 
jakie miały towarzyszyć tymże wypadkom, 
a osobliwie usposobienia, żądze i modlitwy 
każdej istoty rozumnej — i urządzenie tych 
wszystkich wypadków w najdoskonalszy spo­
sób do owych okoliczności dostroił. Zatem



2 4 6 OSTATNI E WYNIKI Z CELOWOŚCI.

kiedy jaki wierny zanosi do Boga modlitwę 
godną wysłuchania, nie trzeba sobie wyobra­
żać, żeby ta prośba teraz dopiero do wiado­
mości Boga dochodziła. Usłyszał on ją już 
przed wiekami; a jeśli miłosierny ten Ojciec 
uznał ją za godną wysłuchania, to świat umyśl­
nie dla tej modlitwy urządził w taki sposób, 
by z naturalnego biegu wypadków, jej speł­
nienie wynikło. Takim sposobem Bóg wysłu­
chuje modlitwy swych wiernych, bez czynie­
nia cudów; lubo żadnej niema racyi przeczyć, 
że Bóg czynił i czyni jeszcze w pewnych ra­
zach istotne cuda. — Chociaż więc bieg świata 
jest raz na zawsze ustanowiony, nie wynika 
stąd wcale, by nasze modlitwy miały być nie- 
pożyteczne, jak utrzymują racyonaliści, lecz 
owszem pomnaża to naszą ufność, odkrywając 
nam ten pocieszający pewnik: że wszystkie 
modły nasze już od początku przed tronem 
Najwyższego stanęły, i że wstawione zostały 
w plan świata, jako motywa, pod których 
wpływem uregulowane być musiały wypadki, 
podług nieskończonej mądrości Stwórcy« 1.

1 Euler, Lettre 90 à une princesse d ’Allemagne.
Przed kilkoma laty poruszyłem teoryę tu wyło­



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI. 247

W  ten sposób występuje w całej pełni zna­
czenie i wpływ ludzkości na świat materyalny— 
wpływ stosowny do wyższości natury rozu­
mnej i do godności celu, jaką ona posiada. Ma- 
łemi i słabemi istotami jesteśmy wśród tego 
bezmiaru widzialnego świata; z całą naszą na­
uką i zasobami naszego przemysłu, ani o włos 
biegu naszej planety zmienić nie możemy, ani 
nawet jednego wiatru wstrzymać nie jesteśmy

żoną, o zgodności (leterminizmu natury z Opatrzno­
ścią, w Przeglądzie Powsz. (rok 1884, luty, str. 172) — 
lecz mimochodem tylko, mając ją za wynik z zasad 
powszechnie znanych, ale nie znalazłszy jej nigdzie 
wyraźnie wypowiedzianej. Później spotkałem się ze 
znakomitem dziełem O. CarboneH’a: Les confins de la 
science et de la philosophie, gdzie ta sama myśl jest do­
skonale przeprowadzona (t. I. ch. 5); a przez niego 
dowiedziałem się o liście Eulera, który powyżej przy­
toczyłem.

Carbonnelle powołuje się także na św. Tomasza 
z Akwinu: Sum. Tlieol. Ha Ilae, q. 83, a 2. — Isto­
tnie św. Tomasz mówi tam tylko o predeterminacyi 
biegu świata w wo l i  B o ż e j ,  nie o jego determinacyi 
w m e c h a n i z m i e  ś w i a t a ;  stawia jednakże zasadę 
o wpływie modlitw naszych na uprzednie Boskie urzą­
dzenia, która a pari i do tej determinacyi się odnosi. — 
Zresztą póki ten matematyczny determinizm natury 
nie był dokładnie znany, ta strona kwestyi o Opatrzno­
ści nie wpadała w oczy; nic więc dziwnego, że u da-



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI.2 4 8

w stanie; ogrom i potęga żywiołów nas upokarza. 
A  jednak ten ogromny świat jest istotnie cały pod 
panowaniem i wpływem naszym — w porządku 
moralnym. Nie tylko nasze dobro było przed 
wiekami powodem jego stworzenia, ale i dzi­
siejsze nasze czyny wolne i moralne (za po­
średnictwem odwiecznego przejrzenia Stwórcy) 
powodują jego biegiem i stanowią o jego losach.

wnych teologów nie znajduje się wyraźnie omówioną. 
Dosyć, że jej pryncypia są wskazane.

Oto słowa Doktora Anielskiego: »Modlitwy sku­
teczność pojąć należy w taki sposób, żeby ani w spra­
wy ludzkie, Boskiej opatrzności podległe, konieczno­
ści nie wprowadzać, ani w Boskiem urządzeniu nie 
przypuszczać zmienności. Dla wyjaśnienia tej prawdy 
zauważyć trzeba, że Boska Opatrzność rozrządza, nie 
tylko jakie skutki mają nastąpić, ale też z jakich 
przyczyn i jakim porządkiem uiścić się mają. Między 
innemi zaś przyczynami, i czyny ludzkie są odpowie­
dnią do pewnych skutków przyczyną. Trzeba więc, 
żeby ludzie działali, nie dlatego, żeby czynami swymi 
Boskie urządzenie odmienić mieli, ale żeby pewne 
skutki według Boskiego urządzenia wykonali. Tak samo 
się rzecz ma z czynnikami przyrody. I to samo mo­
dlitwy dotyczy: modlimy się nie na to, żeby Boskie 
postanowienie zmienić, ale żeby wymodlić to, co według 
Boskiego postanowienia ma się przez modlitwę pełnić: 
ażeby ludzie, jak mówi św. Grzegorz w Dyalogach, przez 
prośby zasłużyli otrzymać, co im Bóg wszechmocny 
przed wiekami udzielić postanowił«.



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI L>49

W  ten sposób również odkrywa się nam 
w pełnem świetle Boska Opatrzność umie­
jąca godzić stałość swych praw, z troskliwo­
ścią o najmniejsze swe twory — »dosięga­
jąca od końca do końca mocnie i zarządza  ̂
jąca wszystko wdzięcznie« *. Niejednemu to po­
jęcie Opatrzności, zredukowanej niejako (w sfe­
rze natury) do pierwszej chwili stworzenia, wyda 
się nieprzystępnem i nieswój skiem; łatwiej nie­
jednemu wystawiać sobie Boga jako budowni­
czego, który naprzód zbudował świat dla ludzi 
wogóle, a potem go do ich zmiennych potrzeb 
przystosowuje, i w miarę, jak go dochodzą ludz­
kie modlitwy, zasługi i występki, wciąż to je­
dno to drugie w wielkiej maszynie zmienia 
i poprawia. Nie trudno się jednak przekonać, 
że to wszystko są wyobrażenia trochę antropo- 
morficzne, niewłaściwie do Boga stosowane.
• U Boga niema »przedtem i potem«, prze­

szłości i przyszłości: jest tylko wiekuista tera­
źniejszość, jeden akt wiedzy, miłości i mocy, 
obecny jednakowo wszem czasom, udzielający 
byt wszem stworzeniom i prowadzący je — 
czy tchnieniem łaski czy mechanicznemi pra- 1

1 Mądr. vin . 1.



2 50 OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI.

wami, stosownie do ich natury — ku celom im od­
powiednim. Opatrzność więc Boska, acz zdeter­
minowana odwiecznie co do swych postanowień, 
a od początku świata urzeczywistniona w stałym 
szeregu materyalnych zjawisk — nie jest wcale 
p r z e s z ł ą  względem nas, ale jest nam tak 
samo obecną, tak samo uwzględnia nasze ka­
żdorazowe potrzeby, tak samo ucho nadstawia 
naszym modłom i niemi się powoduje, ja k  
g d y b y  dziś  świat  ca ły  dla nas urzą­
dzała.

Kto się trzyma tamtego pojęcia Opatrzno­
ści, według którego każde wysłuchanie mo­
dlitwy, każde zrządzenie Opatrznościowe wy­
maga interwencyi cudownej — ten na każdy 
sposób, albo zbyt częste przypuszcza cuda, albo 
wpływ Opatrzności zbyt rzadki uznaje — więc 
w każdym razie Boskiej Opatrzności ujmuje. 
Kto zaś rozumie tę harmonię obu światów w Bo- 
żem zestrojeniu, ten w k aż dy m  w y p ad ku  
dwojakie łącznie widzi przyczyny: czynnniki 
materyalne, w których szeregu wypadek ten 
jest koniecznem ogniwem — i powody moralne, 
które dobroć Stwórcy na oku miała.

Kto rozumie tę harmonię, ten w każdem 
ziarnku pszenicy, które go karmi, w każdym



OSTATNIE WYNIKI Z CELOWOŚCI. 251

promieniu światła, który go rozwesela, i w kwia­
tku co mu się uśmiecha, i w ptaszynie co mu 
śpiewa, widzi nie tylko wogóle mądrość twórczą, 
odzwierciedlającą się w ustrojach i wdziękach 
tych stworzeń, ale też miłość Stwórcy, która go 
ku niemu osobiście w tych istotach się przy­
chyla — która jego indywidualnie miała na 
myśli, gdy o świcie stworzenia zakładała tych 
rzeczy pierwiastki — i dziś, gdy one bezwiednie 
i napozór przypadkowo do jego usługi się na­
darzają, ona w nich świadomie i umyślnie mu 
służy.

Kto mówię, rozumie tę harmonię, ten nau­
kowe badania z ich matematyczną ścisłością 
i żelaznym determinizmem, łączy bez żadnej 
sprzeczności z poglądem na świat p r o s t o d u ­
s z n y m  — jak modlitwa dziecka.

Przyroda, z której dziś robią pogankę, jest 
przecież także, swoim sposobem, naturaliter Chri­

stiana. Dajcie jej mówić co ona chce, a od zja­
wisk i praw, zaprowadzi was do celowości, od 
celowości do mądrości twórczej, a od mądrości 
do miłości Boga — i ostatniem słowem nauki, 
niemniej jak końcem  zakonu  — będzie m iłość.





ODPRAWA DANA PP. MAHRBURGOWI 

I SKÓRSKIEMU.





Teorya celowości ze stanowiska naukowego, studyum 
filozoficzne przez Adama Mahrburga. Kraków 1888, na­

kładem Akademii Umiejętności.

ROZPRAWA Z P.

Celowość w przyrodoznawstwie, przez Adama Mahrburga. 
Kraj r. 1888, nn. 44, 45 i 46.

l̂a uzupełnienia tego, co się w tej książce po­
wiedziało, uważam za właściwe umieścić tu 
jeszcze, co później napisałem o świeźem dziele 

przeciwnego kierunku *: bo wypadło mi przy tej 
ocenie, wiele rzeczy w niniejszej książce powiedzia­
nych wyjaśnić, i na zarzuty przeciwne odpowiedzieć.

Kiedym się dowiedział z kilkakrotnych wzmianek 
w Kraju, że p. Mahrburg pisze przeciw mojej książce 
o Celowości, ucieszyłem się w nadziei, że probierz 
przedmiotowej krytyki — nie mówię, rozstrzygnie 1

1 Drukowaną była ta rozprawa w Przeglądzie Powsz. 
1889 r., marzec — i tegoż roku w Niwie nn. 5, 7, 8.



2 5 6 DODATEK.

tę kwestyę, bo ona od dawna jest rozstrzygniętą —  
ale wyświeci sposób jej traktowania, odkryje słab­
sze i mocniejsze strony głównych celowości dowo­
dów, okaże pod jakimś nowym kątem stanowisko 
i racye przeciwników. Kiedym się następnie dowie­
dział, że praca pana M., napisana pierwotnie w formie 
prostej krytyki mej książki, przybrała postać książki 
»o Teoryi celowości«, spodziewałem się, że będzie 
dziełem literackiem, że przedstawi nam system na­
tury bezcelowej w jakiejś organicznej jedności, w któ­
rej się oko duszy z łatwością przynajmniej rozglą­
dnie. — Tymczasem z tych wszystkich nadziei, jedna 
tylko się sprawdziła. Książka pana M. odkryła dobrze 
kąt widzenia, pod jakim pewna klasa ludzi, oddają­
cych się nauce, patrzy na ważną kwestyę celowości 
w przyrodzie; uczy ona, jak się w obecnej chwili 
wiele umysłów wobec celowości nastraja — i pod 
tym względem ta książka wydaje mi się ciekawą 
i ważną.

Co do strony literackiej, radbym pochwalił panaM. 
Zwyczajem recenzentów, jak się ma wiele do zga­
nienia w treści, to się chwali formę. Ale tym ra­
zem doprawdy nie mogę! O stylu korzystnie się 
wyraził recenzent Przeglądu Polskiego, niekorzystnie 
recenzent Ateneum. Mnie się zdaje, że ten ostatni 
ma słuszność — ale to może pogląd subjektywny —  
niechże więc racya będzie przy pierwszym. Ważniej­
sza jest kwestya układu, wątku — a tu bardzo wiele



ROZPRAWA Z P. MAHRBURGIEM. 257

brakuje. Jest wprawdzie szereg rozdziałów, który 
w »spisie rzeczy« wydaje się jakotako związany, 
ale w samej książce zarzuty, twierdzenia, dowody, 
i przypuszczenia tak się plączą i kołują, że dopiero 
po trzeciem przeczytaniu książki potrafiłem się w tym 
materyale zoryentować. Ażeby rzecz łatwiejszą czy­
telnikowi uczynić, postąpimy w ten sposób: zoba­
czymy naprzód, jak p. M. zapatruje się na celo­
wość w naturze; po drugie, jak zwalcza pogląd prze­
ciwników, t. j. dowody celowości rzeczowej; potrze­
cie, jak sam dowodzi własnego poglądu. Na samym 
końcu zobaczymy w kilku słowach, jak się obchodzi 
z moją książką — co mniej ważne, ale niemniej za­
bawne.

I.

Zaczyna się książka od długich prolegomenów 
o pojęciach przyczyny i celowości. Dowodzi się tam 
rzecz wszystkim wiadoma, że na przyczyny (spra­
wcze) w przyrodzie składa się mnóstwo warunków. 
Jest też plastyczny kawałek psychologii, A la Wundt 
prima maniera, mający objaśnić pojęcie celowości: 
wyobrażenia (których naturalnie p. M. nie odróżnia 
od pojęć) same jakoś tańczą w mózgu, walczą o byt 
między sobą — aż jedno, przypadkiem mocniejsze 
od drugich, spycha je, zdobywa główne miejsce 
w świadomości — i na tem nie poprzestając, dąży 
do jak największego uświadomienia się; a że realne 

C elow ość 17



2 5 8 DODATBK.

używanie przedmiotu przez zmysły jest wyźszem 
uświadomieniem, niż obraz jego wyobraźni, więc to 
wyobrażenie przez podmiot dąży do użycia środków 
ku realnemu posiadaniu przedmiotu. I to wyobraże­
nie zwycięskie nazywa się celem. Nie potrzebuję 
się rozwodzić nad powierzchownością tego psycho­
logicznego poglądu, w którym nasze »ja« żadnej nie 
gra roli, i od którego już sam Wundt niemało się 
oddalił. Ale wytknąć muszę pomyłkę, jaką popełnia 
autor, nazywając celem samo wyobrażenie celu — 
bo na tej pomyłce wiele on w dalszym ciągu bu­
duje. Gdy czyta w mojej książce, że »przyszłość pa­
nuje nad teraźniejszością, zarówno w naturze jak 
w dziełach ludzkich« — odpowiada, że nawet w dzie­
łach ludzkich tego odwrócenia przyczynowości niema, 
bo cel jest tylko wyobrażeniem, należącym w danym ra­
zie do tego mnóstwa warunków czyli przyczyn spraw­
czych przed skutkiem istniejących. Otóż jest to błąd 
psychologiczny i logiczny zarazem.

Wyobrażenie, a raczej pojęcie rzeczy chcianej 
nie jest wcale celem, ale aktem, którym cel pozna­
jemy. Celem jest to, czego pragniemy, do czego dą­
żymy, co nas pociąga i p o w o d u j e; — pojęcie celu 
jest tern, co nas kieruje w tern dążeniu.— Gdy chcę 
dom zbudować, to nie wyobrażenie domu, ale sam 
dom realny, acz jeszcze nieistniejący, jest celem 
moich żądz i powodem mych zachodów. P o j ę ­
cie celu fizycznie istnieje przed celem i należy na-



KOZPKAWA Z  1>. M A H R B U R G rlB M . '259

tenczas, jak słusznie mówi p. M., do kompletu wa­
runków składających przyczynę sprawczą; dom atoli, 
który jest przedmiotem pojęcia i chcenia, choć fizy­
cznie nie istnieje, powoduje przecie idealnie — coby 
długo tłumaczyć trzeba komuś, co nic nie uznaje 
oprócz »wyobrażeń«; poprzestanę więc tylko na po­
równaniu.

Kiedy pan gotujesz przyjęcie dla przyjaciela, 
mającego z podróży powrócić, pobudką do tych za­
chodów jest miłość przyjaciela, a przedmiotem tej 
miłości jest sama przyjaciela osoba. Innemi słowy, 
przygotowania te czynisz dla przyjaciela, nie dla 
swego wyobrażenia o przyjacielu; — wyobrażenie to 
przyświeca tylko pracom i zachodom. Otóż podobnie 
jak przyjaciel, choć nieobecny w miejscu, może być 
przedmiotem miłości i celem zachodów, tak też przed­
miot jakikolwiek, choć nieobecny w czasie, ale do­
piero przyszły, może być przedmiotem chcenia i dzia­
łania, czyli celem. I to właśnie nazywam wpływem 
idealnym przyszłości nad teraźniejszością. Prawda, że 
ten wpływ suponuje w teraźniejszości ideę, za po­
średnictwem której przyszłość wpływać może; ale 
co do dzieł ludzkich, wiemy, że ta idea w umyśle 
istnieje; a co do natury, nie tak trzeba rozumować, 
jak czyni p. M.: niema w naturze idei, więc niema 
żadnego wpływu przyszłości — ale odwrotnie: jeśli 
się objawia w naturze wpływ przyszłości na tera­
źniejszość, to jest gdzieś idea; bo z objawów trzeba

17*



260 DODATEK.

sądzić o przyczynach; sądzić zaś odwrotnie, jest to 
apryoryzm,  z zasadami, do których się p. M. przy­
znaje, wcale niezgodny *.

Okrom tej poprawki, zgadzamy się w tem zu­
pełnie z p. M., źe »pojęcie przyczynowości celowej 
posiada umysł ludzki z własnego sposobu działania« 2. 
Chodzi teraz o to, czy to pojęcie stosuje się i do 
natury? czy i ona dla celów działa, jak się powsze-

1 Niesłuszna też i powierzchowna jest zaczepka 
autora przeciw Arystotelesowi i jego klasycznej defini- 
cyi przyczyn, jakoby Aryst. nie zdawał sobie sprawy, że 
pojęcie celu jest pierwotnie podmiotowe. Istotnie ta 
definicya przyczyny, jaką p. M. podstawia, jest jedno­
stronna i powierzchowna, bo wyłącznie ze zjawisk przed- 
sobnych wzięta; Arystoteles zaś wylicza wszystkie ro­
dzaje przyczyn, o jakich pojęcie mamy, i wie dobrze, 
że pojęcie celu jest wzięte z podmiotu, czego dowodzą 
przykłady, jakie tamże przytacza. Ale głębsza analiza 
pojęć byłaby panu M. wykazała, że i pojęcie przyczyny 
spi awczej i wogóle wszelkiej działalności, jest zarówno 
z podmiotu wzięte. Należało więc najprzód wszystkie 
pojęcia przyczyn zestawić i określić, jak to czyni Ary 
stoteles, a potem dochodzić, które z nich iszczą się 
także w przedmiocie a nie z góry orzekać, że przyczy- 
nowość celowa w przedmiocie być nie może, dlatego, 
że jest w podmiocie. Co do metodyczności przynaj­
mniej, niełatwo przyjdzie panu M. dawać lekcye Sta- 
girycie.

* Tych samych słów użyłem w książce Celowość 
ic not., str. 19 (wyd. T.).



ROZPRAWA Z P. MAHRBURGIEM. 261

chnie ludziom wydaje? — P. M. odpowiada prze­
cząco. Podług niego celowość, jaką w naturze upa­
trujemy, jest tylko »złudzeniem«; do działania celo­
wego trzebaby myślenia, a myślenia poza mózgiem 
ludzkim i zwierzęcym niema żadnego i być nie może. 
Żadnych więc niema w przyrodzie celów, żadnych 
dążności do czegoś oznaczonego, żadnego ustrojenia 
środków do osiągnięcia pewnych skutków; organa 
nie są dla funkcyi, ale funkcye dla bytu jednostki 
lub gatunku — są li tylko rezultaty, wypadki mecha­
nicznego toku przyczynowości. Raz wprawdzie p. M. 
odstępuje od tego stanowiska, powiada, że nie jest 
ani teleologiem (zwolennikiem celowości), ani anty- 
teleologiem, tylko ateleologiem: co, zdaje mi się, in­
nego sensu mieć nie może, jak tylko, że ani twier­
dzi, ani przeczy celowości, jeno od niej abstrahuje. 
Wszelako tę małą sprzeczność uważać musimy je­
dynie za koncesyę zrobioną zasadom pozytywizmu; 
cała bowiem książka jest stanowrczem i bezwarun- 
kowem zaprzeczeniem celowości w naturze.

Skądże tedy powstaje, wedle pana M., to ogromne 
»złudzenie teleologiczne«, które po wsze czasy na­
rzucało się zarówno najbystrzejszym jak najprostszym 
umysłom ludzkości? Czy to może jakaś forma 
u priori, w guście kantowskim, która nas zmusza 
do wudzenia rzeczy inaczej jak są? Nie, podług 
pana M., nie jest to nic więcej, tylko prosta pomyłka, 
niebaczne odwrócenie porządku rzeczy. Pierwotny



człowiek zapatruje się na naturę utylitarnie, używa 
jej do swoich celów, a pod wpływem tego nawy- 
knienia, przyucza się brać końcowy rezultat w na­
turze za punkt wyjścia, nazywa go celem, a przy­
czyny jego nazywa środkami, przypisując w ten 
sposób naturze swoje własne psychiczne czynności. 
Jest to »antropomorficzny pogląd na naturę«, »nai­
wny realizm pierwotny«.

Zapomina oczywiście p. M., pisząc takie rzeczy, 
że nie wtedy kwitła doktryna celowości, kiedy lu­
dzie jeszcze ogony nosili, ale dopiero, gdy nauka 
znaczne uczyniła postępy, wtedy teorya celowości 
na dobre się rozwinęła i uzasadniła — a liczyła 
w poczcie swych stronników największe ilustracye 
nowożytnej nauki. — Ale ta okoliczność, że byli i są 
przecież uczeni, którzy natury celowości bronią, 
wcale uwagi pana M. nie zwraca. U niego ten tylko 
stoi na »stanowisku nauki«, kto przeczy celowości, 
»ten pogląd jedyny był płodny w nauce« (str. 94), 
temu jedynie kierunkowi zawdzięczają się wszystkie 
odkrycia, wszystkie postępy — kto zaś przypuszcza 
celowość, ten oczywiście jest ipso facto poza nauką, 
wszystkie niemal błędy, jakie popełniono kiedykol­
wiek w przyrodoznawstwie, z tego kąta widzenia 
pochodzą, a żadnej zgoła korzyści ten pogląd nauce 
nie przyniósł. To ostatecznie jest zwrotką tryumfalną, 
którą p. M. co kilka stron powtarza: »Teleologiczne 
wyjaśnienie zjawisk przyrody, mówi on na str. 136,

2 6 2  DODATEK.



ROZPRAWA Z P. MAHRBURUIBM. 2 6 3

nie ma żadnej naukowej wartości«. — Wiedza na­
sza, mówi znowu na str. 39, nic na tem nie wy­
grała«.— Jak zawsze, powtarza on dalej (str. 156), 
spekulacye te i po dziś dzień zostały jałowemi dla 
nauki«. — Inną rażą, śmiejąc się z prac teleologów 
na polu nauki, mówi, że »jest to pociecha muchy, 
co siedząc na jarzmie wołu, wyobraża sobie, że ra­
zem z nim orze« (str. 134) i t. p.

To wszystko jak widać, jest bardzo czelnie po­
wiedziane, ale pod tą czelnością jest wielka nielogi­
czność, i wielkie zapoznanie faktów, historyi nauki. 
Nielogiczność leży w samym sposobie, jakim p. M. 
przypisuje samemu odrzucaniu celowości wszystkie 
odkrycia naukowe. Skądże, pytam, stanowisko czy­
sto negatywne może być płodnem? Stąd chyba, że 
odrzucenie celowości jest, podług pana M., uzna­
niem przyczynowości sprawczej, a badanie tej osta­
tniej, daje dopiero naukowe rezultaty. Ale czy czło­
wiek, który przypuszcza celowość, odrzuca tem sa­
mem przyczynowość? Czy nie może on badać tej 
ostatniej równie dobrze, jeśli nie lepiej, jak ten co 
o celach nic nie wie? Przecież potrzeba przyczyn 
sprawczych tkwi w samem pojęciu celowości. Sam 
p. M. na kilku miejscach uznaje, że zwolennicy ce­
lowości wcale przyczynowości nie wykluczają, że te 
dwa porządki przyczynowości są odwracalne, że się 
pokrywają. I jakżeby miało być inaczej? Któż wątpi, 
że i maszyna przez człowieka zbudowana, ten typ



264 DODATBK.

celowego utworu, podlega wszystkim prawom na­
tury, i koniecznie potrzebuje, tak do powstania jak 
i do funkcyonowania, wszystkich warunków przy­
czyno wości sprawczej? Wobec tego, jakżeż sobie 
wytłumaczyć, źe ten sam p. M. w tylu innych miej­
scach swej książki wciąż suponuje ,  że celowość 
i przyczynowość się wykluczają, źe >odrzucenie do­
ktryny celowości jest teoryą praw stałych przyrody« 
(str. 92)? źe »państwo przyczyn celowych zaczyna 
się tam, gdzie się kończy państwo poznanych przy­
czyn sprawczych« (str. 90), że »specyalna reżyse- 
rya« przyczyn celowych, jaką wprowadzają w świat 
zwolennicy tej doktryny, jest niepotrzebna, bo »świat 
nie jest chaosem niespojonych i niezależnych od 
siebie szeregu zjawisk, któreby dopiero trzeba po­
mimo koniecznych praw przyrody,  wiązać, 
naginać, sprowadzać razem i kombinować«! — Prze­
cież p. M. wie doskonale, że rzecz się ma dyame- 
tralnie przeciwnie, że zwolennicy celowości nie tylko 
żadnego naginania praw nie przypuszczają, ale wła­
śnie stąd, źe świat nie jest chaosem, lecz kosmo­
sem, źe wszystkie jego prawa są stałe i harmonijne, 
źe »przyczyny sprawcze są same wybornemi reży­
serkami porządku« — wnoszą, że ten świat nie jest 
bezmyślnym zbiegiem warunków, ale utworem mą­
drości celowo działającej.

Więc, skoro niema żadnej opozycyi między ce­
lowością a przyczynowością sprawczą, to wszystkie



ROZPRAWA Z P. MAHRBURGIEM. 2 6 5

odkrycia i postępy zrobione badaniem przyczynowo- 
ści, należą tak do stronników celowości, jak do 
przeciwników, przynajmniej narówni. Ale czy w isto­
cie narówni? czy nie jest owszem notorycznem, że 
wszyscy wielcy pionierzy nowoczesnej nauki, ci któ­
rzy odkryli wielkie prawa natury, z których cała 
nauka dzisiejsza jak z kłębka się wysnuła — Ko­
pernik, który znalazł klucz systemu świata, Kartę- 
zyusz, który fizykę nowoczesną ukonstytuował, oparł­
szy ją na podstawie mechaniki, Kepler zakonodawca 
astronomii, wielki Newton, który największe prawo 
materyalnego świata odsłonił, Leibnitz twórca ra­
chunku różniczkowego, Ampere wynalazca praw ele­
ktryczności, Fresnel praw światła, Robert Mayer 
teoryi mechanicznej ciepła, Cuvier inicyator nowo­
żytnej historyi naturalnej, Liebieg ojciec organicznej 
chemii, Claude Bernard luminarz dzisiejszej fizyolo- 
gii i t. d. i t. d. — czyż nie jest notorycznem, 
mówię, że ci wszyscy wielcy uczeni patrzali na świat 
z punktu teleologicznego, widzieli w nim myśl, ra- 
cyonalność, wyraz mądrości twórczej? Wypowiadają 
to przecież na każdej karcie swych dzieł wieko­
pomnych.

Ale niedosyć na tern: ci wszyscy twórcy nowoży­
tnej nauki nie tylko uznawali w świecie mądrość Twór­
cy, ale tym poglądem kierowali  się w swych 
odkryciach,  to przekonanie o racyonalności planu 
świata, jako dzieła Istoty najmędrszej, zapłodniło



DODATEK.2łl(i

ich geniusze i spowodowało ich wynalazki. Wyka­
załem to w szeregu artykułów p. t. »Filozofia za­
łożycieli nowożytnej fizyki«, drukowanych w Prze­
glądzie w r. 1885, przytoczyłem ustępy z ich dzieł, 
gdzie widać przejrzyście, jak się ich wielkie myśli 
rodziły pod wpływem poglądu celowego na świat; 
wspominałem też o tern w książce o Celowości, 
odesłałem do dzieła Ernesta Naville’a, które ten 
przedmiot wyczerpująco traktuje *. — Jakżeż więc 
może p. M. powtarzać bez zająknięcia, że pogląd 
celowy był zawsze niepłodny, żadnej nigdy korzyści 
nauce nie przyniósł? Najoryginalniejszem jest to, że 
sam p. M. wylicza gdzieś szereg dosyć ważnych odkryć 
pod wpływem poglądu celowego zrobionych: »Harvey 
odkrył obieg krwi, zastanawiając się nad celowem 
przeznaczeniem niektórych właściwości w budowie 
naczyń krwionośnych; Weber dokonał ważnych od­
kryć w przedmiocie budowy oka u psów morskich, 
kierując się przekonaniem, iż ustrój tego oka musi 
mieć coś szczególnego, ponieważ celem tego oka jest 
widzenie w wodzie i w powietrzu; Cuvier, zapatrując 
się celowo na budowę ustrojów, potrafił z jednego 
zęba zaginionego zwierzęcia odbudować cały ustrój 
jego . .  .« Jakże to pogodzić z twierdzeniem, że 
stanowisko celowe jest zupełnie niepłodne? Wpra­
wdzie, mówi p. M., »bardzo prawdopodobna,  1

1 La Physique mode rue.



ROZPRAWA Z P. MAHRBURGIEM. 2H7

że oni kierowali się celowym sposobem zapatrywa­
nia się na rzeczy; ale też nie ulega wątpliwości, 
że w zasadzie każdego z powyższych odkryć spo­
czywa głębokie przeświadczenie o k o n i e c z n e j  
przyczynowej  zależności  zjawisk; Harvey 
musiał być pewnym, iż klapki w przebiegu naczyń 
nie powstały bez przyczyn naturalnych« i t. d. (str. 
146). Jakżeż to ładnie obrócone! ile retorycznych 
eufemizmów! ale jak się tu przecież wyraźnie od­
słania fałszywość bronionego stanowiska? Któż nie 
wie, że nie tylko ci wynalazcy, ale wszyscy zwolen­
nicy celowości przeświadczeni są o koniecznej przy­
czynowej zależności zjawisk? — lecz to właśnie za­
daje kłam panu M., źe oni, kierując się celami, od­
krywają przyczyny.

Żeby zapobiedz nieporozumieniom, przypomnę co 
wyłożyłem także we wspomnianym art.: »0 filozofii 
założycieli nowożytnej fizyki«. Celowość, racyonal- 
ność natury, mądrość twórcza w świecie, nie są to 
dane, z którychby można jakąkolwiek treść nauki 
a priori wyprowadzić; ta treść, ten materyał powi­
nien być brany li tylko z obserwacyi. Ale żeby z tego 
materyału zrobiła się nauka, żeby zwłaszcza wykłuły 
się wielkie ogólne prawa, potrzeba nadto pracy umy­
słowej, trzeba żeby umysł szukał, racyonalnie hipo­
tezy stawiał, zagadywał naturę odpowiedniemi do­
świadczeniami. Ta zaś praca, albo się dzieje na ślepo 
i zwykle bezpłodnie, albo pod kierunkiem i za świa-



2 6 8 DODATEK.

tłem owych wielkich pewników — i wtedy korzystnie 
i płodnie, jak fakta świadczą. Pod koniec średnich 
wieków grasowała właśnie manja odwracania tego 
stosunku, czerpania a priori z celowości materyału 
naukowego. I dlatego pierwsi przewódcy nowożytnej 
nauki, Bakon (który swoją drogą żadnem odkryciem 
nauki nie wzbogacił) i Kartezyusz, reagując przeci­
wko temu kierunkowi, piętnowali badania celowe 
jako niepłodne! ale potępiali je tylko z pomienionego 
względu, najmocniej zaś przytem przekonani byli, 
że świat jest celowym utworem Stwórcy, i sami 
się tym poglądem w swych badaniach ciągle kiero­
wali 1.— Zatem p. M., stojący na dyametralnie prze- 
ciwnem stanowisku, najniesłuszniej się na nich po­
wołuje.

Ale jakież jest ostatecznie stanowisko pana M.? 
Czy jest materyalistą? czy ateuszem? P. M. wypiera 
się jednego i drugiego najwyraźniej; — i broń mię 
Boże, żebym miał w niego wmawiać te szkaradne 
kwalifikacye, które on sam od siebie odpycha. Zwró­
cić mu jednak muszę uwagę, że materyalistą jest 
nie tylko ten, kto, jak Büchner, podejmuje się wszy­
stko przez materyę wytłumaczyć, ale i każdy, dla 
którego żaden byt nie istnieje poza materyą. Kto

1 Dowody na to wszystko znajdzie także p. M. we 
wspomnianym artykule »0 filozofii założycieli nowoży­
tnej fizyki«.



ROZPRAWA Z P. MAHRBURGIEM. 26 9

więc nie chce być materyalistą, ten nie powinien się 
wyrażać, jak to czyni wciąż p. M.: że żadna wie­
dza, żadna myśl nie istnieje ani istnieć nie może 
poza mózgami ludzkimi i zwierzęcymi. Również kto 
nie chce być ateistą, ten nie tylko wręcz zaprzeczać 
nie powinien istnieniu Boga, ale też nie powinien 
przeczyć wszelkim dowodom i wszelkiemu pojęciu 
Bóstwa i wszelkim możliwym stosunkom świata i czło­
wieka do Boga — jak to czyni nasz autor.

P. M. układa po swojemu zgodę między wiarą 
i nauką. Bóg i religia, naucza on, to kwestye serca, 
w które rozum wdawać się nie powinien, ale też 
one nie powinne się wtrącać w sferę rozumu i nauki. 
Bóg jego zdaniem, winien być ze sfery nauki zu­
pełnie wykluczony (str. 98); przez naukę zaś rozu­
mie autor nie tylko samą obserwacyę, ale i »najdalsze 
konsekwencye«, jakie rozum z obserwacyi wypro- 
dzić może (str. 55). Co więcej, pan M. obszernie 
dowodzi, że pojęcie nasze o Bogu, Rozumie najwyż­
szym i Przyczynie świata, polega na nielogicznym 
antropomorfizmie, pełne jest sprzeczności i niedorze­
czności, i w żaden sposób z rozumem i nauką po­
godzić się nie może. Skąd wnosi, że » ta f ikc ya  
niby antropomorficzna« nic zgoła w świecie nie wy­
jaśnia. Wreszcie, przekraczając sferę materyalnego 
świata, p. M. odrzuca stanowczo Opatrzność Boską 
nad ludzkością nie tylko jako rzecz, nie dającą się 
rozumowo uzasadnić, ale jako rzecz zupełnie przez



2 7 0 DODATEK.

naukę zwalczoną; twierdzi wyraźnie, że z jego wy­
wodów o celowości »dedukcyjnie wynika odparcie  
tego poglądu« (str. 165, 166).

Z tem wszystkiem p. M. daje nam, teleologom 
i teologom, magistralną przestrogę, żebyśmy nie mie­
szali wiary z nauką, nie próbowali uczynić religię 
zrozumiałą — bo to jest jedyny sposób uniknięcia 
kolizyi i utrzymania świętej zgody.

O szczegółowych »wywodach« pana M. przyjdzie 
mi mówić poniżej, tu tylko zaznaczam, że jego sta­
nowisko zaczepne i negacyjne względem teizmu nie 
zgadza się (a przynajmniej nie rozumię jak się zga­
dza) z jego profesyą nieateizmu. Wytknął mu tę 
sprzeczność nie tylko recenzent Przeglądu Polskiego 
ale nawet recenzent z Ateneum. Wszelako, choćby 
p. M. skreślił wszystkie swoje wycieczki przeciwko 
pojęciu Boga, przeciw stworzeniu i Opatrzności, je­
szcze tranzakeya, jaką proponuje między wiarą a ro­
zumem, byłaby niemożliwą — niemożliwą naprzód 
psychologicznie: bo wierzyć religijnie co się naukowo 
Odrzuca, jest to psychicznie niepodobieństwem —- nie­
możliwą także logicznie, bo sprzeczną z pojęciem 
wiary. Wiara nie jest uczuciem, ale przekona­
niem; serce jej pomaga, ale ona jest w rozumie; 
podkładem wiary w słowo boże jest rozumowe  
przekonanie, że Bóg istnieje, i że Bóg historycznie 
dane prawdy objawił; wiele prawd objawionych daje 
się rozumem przeniknąć i rozumowo udowodnić. Nie



ROZPRAWA Z P. m ah rbu rgifm . •271

są to moje poglądy, ale d o g m a t a wiary katolickiej 
jak wykazał dokładnie ks. prof. Pawlicki w recenzyi 
książki pana M. w Przeglądzie Polskim, i ja też 
w innem miejscu to samo wykazałem1. Zaprzeczać 
więc temu, odrzucać racyonalność wiary, twierdzić, 
że pojęcie Stwórcy jest z rozumem niezgodne, że 
istnienie Boga nie może się rozumowo udowodnić, 
jest to zasadom samej wiary zaprzeczać. — Radzę 
tedy panu M. po przyjacielsku, aby się nie wdawał 
nadal w godzenie wiary z rozumem.

II.

Taki jest wogóle pogląd pana M. na kwestyę 
celowości, i takie w nim usterki.  Zobaczmy teraz, 
jak on zwalcza dowody celowości.

Kiedy przypuszczamy, że w naturze są cele, ie 
przyszłość panuje nad teraźniejszością, zdaje nam 
się, że nie ulegamy tylko »illuzyi pierwotnego rea­
lizmu«, ale że mamy rozumne do tego powody. Po­
wody te wyłożyłem i roztrząsnąłem w mojej książce, 
i pokazałem, jak sądzę, że wytrzymują krytykę. 
Pierwszym w ich rzędzie jest analogia między two­
rami natury a celowemi dziełami człowieka. P. M., 
suponując, że analogia o której mowa, na podobień­
stwie powierzchownem zależy, dowodzi długo i sze­
roko, źe to podobieństwo jest niezupełne; zrozumieć

1 Filozofia i je j  zadanie, rozdz. XV.



2 72 DODATEK.

nie może, czemu raz teleologowie kładą nacisk na 
cechy podobieństwa między naturą a sztuką ludzką, 
drugi raz przeciwnie wytykają różnice; gniewa się 
szczególnie na porównywanie dzieł natury z maszy­
nami, i w tem Janetowi ciągłe sprzeczności zarzuca. 
Ale to wszystko świadczy, że p. M. nie zdał sobie 
dobrze sprawy z kwestyi — może nie przeczyta 
Janeta uważnie. Analogia, o której mowa, jest głę­
boka, zależy nie na podobieństwie form, ale na iden­
tyczności procederu natury i człowieka; tu i tam 
zbieżność wielu rozmaitych warunków, uzupełniają­
cych możliwość pewnego racyonalnego skutku — tu 
i tam dodatki służące do obrony organu, do zapo­
bieżenia wypadkom — tu i tam przygotowywanie 
organów i materyałów do funkcyi, które dopiero 
w przyszłości wejdą w życie, lub w innym osobniku 
i t. d. Stąd zdarza się w pewnych razach podo­
bieństwo form, jak między okiem a narzędziem opty- 
cznem; w innych zaś razach niema żadnego podo­
bieństwa w formie, tylko w stosunku między warun­
kami a skutkiem — jak to pokazałem w porównaniu 
jelit zwierzęcia, z doniczką w której sadzimy ro­
śliny do przenoszenia przeznaczone, i w tylu innych 
przykładach.

I na tem nie poprzestając, pokazałem, że ta sama 
analogia ciągnie się nieprzerwanym łańcuchem przez 
całą przyrodę, począwszy od faktów celowości ab­
solutnie pewnych. Że drudzy ludzie tak samo myślą



ROZPRAWA Z P. MAURBUROIBM. 273

i celowo działają jak my, o tem zupełnie pewni je­
steśmy, a jednak wiemy to jedynie z analogii obja­
wów. Otóż ta sama analogia, jak wykazałem, każe 
nam wnosić, że zwierzęta w czynach własnej zmyśl- 
ności działają także celowo — i dalej, że celowo 
działa instynkt — i równie celowo działa funkcya 
organiczna, która organizm utrzymuje i kształci — 
i wkońcu niemniej celowo świat mineralny dostarcza 
organicznemu warunków życia. Wszystko się tu 
trzyma i wiąże w realnej i logicznej jedności. Spo­
dziewałem się, że p. M. weźmie ten dowód za bary, 
że wykaże, gdzie w tym łańcuchu jest przerwa, 
gdzie i dlaczego nagle odwraca się w nim porządek 
przyczynowości. Ale autor to właśnie pomija milcze­
niem. A gdy następnie wnoszę przeciwko materya- 
listom, że zaprzeczywszy celowości w funkcyi orga­
nicznej, powinniby logicznie, przecząc wciąż tej ana­
logii, dojść aż do zaprzeczenia celowości w czynach 
świadomych zwierzęcia i człowieka p. M. pyta 
z oburzeniem: »Dlaczegóż materyaliści mieliby być 
l o g i c z n i e  zmuszeni do zaprzeczenia celowości 
w postępowaniu człowieka i zwierząt — kiedy ta 
celowość jest taktem? Zawsze mamy do czynienia 
z tym nieubłaganym racyonalizmem, który wyobraża 
sobie, że logika może takt obalić!« — Nie powie­
działem przecież, że logika ma obalić fakt, ale że 
fakt obala myślną fikcyę materyalistów. Hipoteza ich, 
że organizmy i funkcye organiczne są niecelowe, pro- 

C elow ość . 18



2 74 DODATKK.

wadzi logicznie do wniosku, któremu fakt kłam za­
daje — a więc fakt zaprzecza ich hipotezie *.

1 P. M. nie może także sobie dać rady z pojęciem 
m e c h a n i z m u .  Janetowi zarzuca, że raz zestawia or­
ganizm naturalny z mechanizmem, drugi raz przeciw­
stawia, gdy przyczynowość bezcelową nazywa pur mé­
canisme, mécanisme aveugle. Nareszcie i na Spencera 
powstaje, zarzucając mu także »złudzenie«, iż na cechę 
organizmu podał »koordynacyę wewnętrzną i przystosowy­
wanie się do zewnętrza«. Zdaniem pana M,, to wszystko 
i w bryle nieorganicznej się znajduje. »Bolid spadający, 
mówi on, nie tylko ma pewną koordynacyę cząstek, 
dzięki której przedstawia ciało określonych kształtów 
i konstytucyi chemicznej, lecz nadto, przebiegając ró­
żne warstwy atmosfery, przystosowuje się w każdym 
momencie do warunków temperatury« i t. d. (str. 107 do 
109). — W  tych wszystkich zarzutach brakuje cokol­
wiek koordynacyi wewnętrznej pojęć. Powiem tedy, 
że przez działanie mechaniczne rozumiemy to, które 
na samem udzielaniu się ruchu zależy; gdyby więc 
świat był tylko masą atomów w ruchu, bez żadnej kie­
rowniczej myśli, byłby to »czysty i ślepy mechanizm«. 
Mechanizm atoli, zorganizowany przez myśl ku pewnemu 
celowi, jak maszyna przez człowieka zrobiona, podo­
bny jest do organizmu naturalnego pod tym względem, 
że tak jeden jak drugi jest: zbieżnią części rozmaitych 
(organów) zastosowanych do zadania całości. Spencer 
ten układ części czyli organów nazywa koordynacyą 
wewnętrzną — i słusznie; bo w nieorganicznych jest 
tylko wielość części jednorodnych czy różnorodnych, 
niema zaś tej jedności idealnej składu, tej »koordy­
nacyi«, na którą p. M. uwagi zwrócić czy nie chce czy



ROZPRAWA Z P. MAHRBUROIBM. 275

Drugi dowód, czyli drugi szereg dowodów celo­
wości natury, zależy na charakterach racyonalności, 
które się w działaniu natury objawiają. Z tem po­
jęciem »racyonalności« zgoła sobie p. M. rady dać 
nie umie; gubi się w definicyach i dyalektycznych 
wycieczkach, zbiera przykłady błędów popełnionych, 
nie przez badanie celów natury, ale przez narzuca­
nie jej dowolne własnych myśli. Nie może zaś jakoś 
trafić na ten prosty pomysł; żeby za znamię racyo­
nalności w działaniu natury uważać t o s a m o , co 
wszyscy uznajemy za znamię racyonalności w dzia­
łaniu jakiegoś człowieka, wedle czego sądzimy, czy 
rozumnie czy nierozumnie postępuje1. »Sama tylko

nie może. Dodaje Spencer jako drugie znamię orga­
nizmów, »zastosowywanie się do zewnętrza«, przez co 
on rozumie, nie uleganie aktualnym wpływom zewnę­
trznych warunków (co i ciałom nieorganicznym jest 
wspólne), ale dostrajanie się ciągłe do warunków p r z y ­
s z ł y c h ;  w czem wybornie określa Spencer znamię ży­
wotnego organizmu i zadanie, któremu wszystkie czę­
ści służą. Dziwić się wypada, że p. M., który tak czę­
sto Spencera czytuje, tego wszystkiego nie wyczytał 
czy nie spostrzegł, jakkolwiek to Spencer bardzo wyra­
źnie mówi.

1 P. M. powtarza kilka razy za Biichnerem, że zgo­
dność natury z prawami myśli tłumaczy się tem, iż te 
ostatnie są tylko pewnem odbiciem pierwszych. Nic 
jednak nie odpowiada na dowody, jakie dałem w roz­
dziale iii, że tak być nie może, ponieważ myśl nasza 
naturę sądzi, w jednych wypadkach jej biegu uznaje

18*



27G DODATEK.

racyonalność, mówi pan M., nigdy nie może być 
uznaną za rękojmę dostateczną prawdy naukowej« —  
i przytacza długi tekst Kanta na poparcie tej oczy­
wistej prawdy, że sama racyonalność jest tylko for­
malnym warunkiem prawdziwości wiedzy, a że oprócz 
tego trzeba jeszcze treści, czyli materyału należycie 
sprawdzonego. Zgoda najzupełniejsza — ale cóż to 
ma do rzeczy? Przecież tu nie o wiedzy kwestya, 
panie M., ale o działaniu natury! Logiczne rozumo­
wanie może być bez treści prawdziwej, ale logiczne 
postępowanie nie może być bez rozumu; jeżeli więc 
natura postępuje w swoich tworach logicznie i ra- 
cyonalnie, to stoi fakt, że jest w niej lub ponad nią 
pierwiastek inyślny.

P. M. i przeciw tej racyonalności postępowania 
natury polemizuje, ale przez to w drugą jeszcze 
nielogiczność wpada. W zasadzie potępia on tych 
przeciwników celowości, którzy wyszukują przypadki 
dysteleologii; słuszną robi uwagę, że wytykanie tych 
wyjątków jest implicite przyznaniem, że w innych 
razach panuje celowość. W praktyce jednak p. M. 
wpada w sprzeczność z tą zasadą, i w ślad za wszyst­
kimi antyteleologami powtarza te same oklepane 
zarzuty: — rośliny nie mogą być wogóle przezna-

celowość, w drugich zaprzecza, a sąd ten opiera się na 
pewnikach bezwzględnych, podczas gdy w prawach na­
tury tylko względną znajdujemy konieczność.



ROZPRAWA Z I>. MA1IRBURGIEM. 277

czoae dla zwierząt, bo są rośliny, co się żywią owa­
dami — skrzydła ptasie nie są celowo do lotu zro­
bione, bo są ptaki, które latać nie mogą — (zawsze 
wnioski z szczegółu przeciwko ogółowi: jak gdyby 
sztylet nie był celowo zrobiony do przebijania, dla­
tego źe pewne sztylety są tylko do przecinania pa­
pieru). Obwinia pan M. naturę, źe mnóstwo za­
rodków marnuje, powtarza skargi na okrucieństwo 
walki o życie między stworzeniami, i wpadając w ton 
patetyczno-rzewny, kreśli dytyramb a la Schoppen- 
hauer: »Czemuż ten wszechmocny rozum najwyższy — 
że się odwołamy do »racyi« teleologów— czemuż nie 
urządził tak jakoś, aby duch ludzki, o który osta­
tecznie ma przecież chodzić, znalazł sobie inny jaki­
kolwiek pokarm, mniej krwawy (niż żywienie się 
zwierzętami), mniej jękami cierpień zaprawny, aby 
uniknął tych jatek w imię moralności, ale kosztem 
krwi tylu istot, które o moralności nic nie wiedzą 
i wiedzieć nie mają, których agonii nie osładza na­
wet myśl o ofierze, poniesionej dla jakiegoś ideału 
wzniosłego«! ł. 1

1 Teorya celowości str. 160. Ostatnie zdanie jest od­
wrócenie pięknych słów prof. Coutance’a, które przy­
toczyłem w swojej książce: »Jedna tylko istota wie 
o oczekującej ją śmierci, ale też ona jedna ma w duszy 
zapewnienie drugiego życia«. Czytelnik osądzi, po któ­
rej stronie jest myśl i prawda, a po której pusty fra­
zes. — Dodaję uwagę na zaspokojenie pana M., że jeśli



2 7 8 DODATEK.

Ależ ta cała »tragikomedya« (by użyć słowa 
pana M.) jest już zużytym tematem — odpowiedzi 
na nią znajdują się nie tylko w mojej książce, ale 
w dziełach zawołanych przyrodników, jak prof. Cou- 
tance: La lutte pour la vie; a nie widać śladu, żeby 
p. M. te odpowiedzi był zwalczył. Radzibyśmy prze­
cież coś nowego słyszeć. — Otóż p. M. ma jeden 
nowy i prawdziwie oryginalny dowód nieracyonalno- 
ści natury, Powiedziałem w mej książce, że świado­
mość jest najwyższym celem wsobnym życia zwie­
rzęcego. Na to p. M. dowodzi z Helmholza, że tylko 
1/6 całej energii, wytwarzającej się w ciele ludzkiein 
przez utlenianie się pokarmu, zużywa się na pracę 
zewnętrzną (chodzenia, dźwigania i t. p.), a pozostałe 
4/5 energii niezbędne są dla wytworzenia ogromnej 
ilości pracy wewnętrznej, dla podtrzymania orga­
nizmu potrzebnej, jak np. ruchy serca, płuc, na 
utrzymanie pewnej normy ciepła zwierzęcego« i t. d. 
(str. 64). Stąd wnosi on od razu, że ilość pracy uży­
tej bezpośrednio na świadomość, jest »nieskończenie 
małą«, w stosunku do tej, która służy do utrzymania 
organizmu. A zatem oczywiście organizm ludzki jest 
najgorzej zbudowaną maszyną, w przypuszczeniu, że 
świadomość jest jego celem.

Ale tu znowu potyka się p. M. w logice, i może

te »krwawe jatki«, wydają mu się tak oburzające, to 
Stwórca nie broni mu bynajmniej pościć od mięsa.



ROZPRAWA Z P. MAHRBUR&1EM. 279

nawet w iizyologii. Maszyny parowe najlepiej zbudo­
wane wydają tylko, w kształcie pracy pożytecznej, 
8 do 10°/0 mechanicznego równoważnika ciepła wy­
twarzanego w kotłach; cała reszta traci się w tar­
ciach, ciśnieniach na punktach oparcia, w rozgrzaniu 
maszyny i promienieniu ciepłem; więc zużywa się 
nie tylko bezcelowo, ale na szkodę samej maszyny. 
Organizm ludzki naprzód wytwarza stosunkowo dwa 
razy więcej pracy zewnętrznej; więc już »zawstydza 
parowe maszyny« (jak mówi Armstrong, przytoczony 
przez pana M.). Z tej pracy zewnętrznej spora część 
odnosi się najwidoczniej do świadomości (idziemy 
np., aby coś widzieć, mówimy, aby się o czemś wy­
wiedzieć i t. p.); reszta energii, która się używa na 
wewnątrz, nie traci się, jak w maszynach, ale służy 
także do świadomości pośrednio, przez to samo, że 
wzmaga i odżywia narządy świadomości, jakoteż i inne 
organa, które się do utrzymania tychże celowo od­
noszą — co w swojem miejscu pokazałem, Wreszcie 
jaka ilość energii zużywa się bezpośrednio w fun- 
kcyach świadomości, tego wcale nie wiemy. Obli­
czamy, że 4/5 całej energii obraca się na pracę we­
wnętrzną, ale jak wiele tej ostatniej służy bezpośre­
dnio w świadomości, na to dotąd żadnego sposobu 
obliczenia fizyologia nie posiada; sposób zaś, jakim 
p. M. dowodzi, że to musi być »nieskończenie mały« 
procent, nie da się naukowo usprawiedliwić.

Lecz dajmy na to, że ten procent pracy bez-



2 8 0 DODATEK.

pośrednio na świadomość użyty, jest istotnie nie­
zmiernie mały — cóż stąd logicznie wypada na korzyść 
pana M.? Przecież jeśli świadomość jest celem, to 
jest celem jako świadomość podmiotu, a nie jako 
pewna ilość pracy mechanicznej (choćbyśmy nawet 
przypuścili, że to są tylko dwie strony jednego pro­
cederu). Otóż świadomość jako taka, jak się obja­
wia subjektywnie, ma wartość wyższego rzędu, wobec 
której największa ilość mechanicznego ruchu jest 
niczem, i może być dla niej środkiem podrzędnym. 
Pozwolę sobie użyć przykładu. Przypuszczam, że 
pan M. odbywa podróż do Włoch, celem oglądania 
dzieł artystycznych. Któżby zganił taki zamiar? Tym­
czasem czyż nie widoczna jest nieproporcya między 
ogromną ilością pracy mechanicznej jaka się wogóle 
zużyje na podróż pana M. z Petersburga do Włoch, 
a tą odrobiną pracy, jaka się ziści w samem pa­
trzeniu i używaniu psychicznem pana M. wobec 
arcydzieł sztuki? — a jednak nikt nie zaprzeczy, 
że p. M. może racyonalnie wziąć to używanie za 
cel, a ową ogromną ilość pracy mechanicznej za 
środek do tego celu. Niechże więc nie oskarża na­
tury o nieracyonalność, kiedy on to samo czyni, 
i niech nie ocenia ważności jej celów podług równo­
ważników użytego cieplika.

Ale moźem skrzywdził pana M. mówiąc, że tylko 
ten jeden ma argument oryginalny przeciwko racyo- 
nalności. Pod koniec książki jest i drugi, który,



R O Z P R A W A  Z P. MAHRB1TRG1EM. 281

przynajmniej co do sposobu wnioskowania, wydaje 
mi się zupełnie nowy i własny. Argument jest taki: 
celowa hierarchia przyrody doprowadza nas do czło­
wieka, jako szczytu i celu natury; tymczasem czło­
wiek pożera człowieka, »ludożerstwo na pewnym 
szczeblu cywilizacyi jest normą, jest pospolitem zja­
wiskiem wszystkich epok i plemion«; więc — cóż za 
wniosek? — chyba to, że nieracyonalnemby było, 
gdyby człowiek był celem natury. P. M. wzmacnia 
jeszcze siłę swego dowodu, dodając drastyczne opisy 
przygotowań i uczt kannibalskich w Brazylii i u nie­
których plemion afrykańskich. Recenzent Przeglądu 
kat. odpowiedział na to, zaprzeczając faktowi i bar­
dzo słusznie: kannibalizm jest i był zawsze (o ile 
źródła historyczne i etnograficzne wnosić pozwalają) 
zjawiskiem wyjątkowem; norma, o jakiej mówi autor, 
jest fikcyą niedowiedzioną, nieprzyjętą przez naukę, 
jakkolwiek ta ostatnia skłonną jest dzisiaj do upo­
śledzenia pierwotnego stanu człowieka. Ale ja, po­
mijając fakt, stawiam sobie pytanie: cóż za wniosek 
z tego faktu wypływa przeciw celowości? jaka 
jest logika w rezonowaniu pana M.P Gdyby on na 
podstawie tej normy ludożerstwa przypuszczał, że 
człowiek jest stworzeniem niższego rzędu od wielu 
innych zwierząt, w takim razie logicznieby wnosił 
z tego asumptu, że stawianie człowieka za cel in­
nych istot jest nieracyonalnem, ale nie sądzę, żeby 
p. M. był tak radykalnym pitekofilem. Jeżeli zaś



DODATEK.2 8 2

człowiek, mimo przypuszczonej »normy ludożerswa«, 
jest zawsze najwyższym tworem przyrody, to cóż 
stąd za wniosek przeciwko celowemu stosunkowi na­
tury do człowieka? Teleolog, któryby przypuścił, że 
ludzkość postępowała ewolucyjnie od powszechnej 
dzikości do cywilizacyi, powie oczywiście, że ów 
pierwotny stan celowo zmierzał do stanu oświaty, 
tak samo jak życie embryonalne zarodku zmierza 
celowo do stanu dorosłego. Jeżeli więc ludzkość 
w przypuszczalnej fazie dzikości zdaje się panu M. 
niegodną być celem natury i Stwórcy, to niech zwróci 
oczy na dzisiejszą oświatę, albo jeszcze lepiej, na 
na ten złoty wiek, który Spencer prorokuje dla przy­
szłości!

Byłoby wiele jeszcze do powiedzenia o zarzu­
tach pana M. przeciwko racyonalności natury; ale 
już przejdźmy do trzeciego walnego dowodu celo­
wości natury, który opiera się na »zasadzie racyi 
dostatecznej« i jest głównym filozoficznym argumen­
tem w tej kwestyi. Sformułowałem go w swojej książce 
w ten sposób: gdziekolwiek z mnogich i różnoro­
dnych czynników składa się idealna jedność — zale­
żąca na stosowności narządów do funkcyi, a funkcyi 
do jednego czynu całości — to jedność ta musi mieć 
swą racyę w odpowiedniej przyczynie; taką zaś przy­
czyną może być tylko istota rozumna, która zamie­
rza końcowy rezultat jako cel, i warunki w stosunku 
do niego składa: bo oczywiście idealna jedność tylko



R O Z P R A W A  Z P. MAHRBURGIEM. 28 3

rozumem pojętą być może. Otóż w naturze znajdu­
jemy tę idealną jedność już w każdej komórce, w nie­
równie zaś wyższy sposób w każdym rozwiniętym 
organizmie, a najbardziej w całości przyrody, jako 
jednym wielkim systemie różnorodnych czynników 
stosownie do wspólnej akcyi złożonych.

Na ten dowód i wszystko, co się z nim wiąże, 
nigdzie p. M. wprost nie odpowiada; usiłuje on je­
dnak odpowiedzieć ubocznie, walcząc z pojęciem przy­
padku. Wy teleologowie, mówi on innemi słowy, chce­
cie, żeby każda zbieżność warunków była albo celową 
albo przypadkową; tymczasem ona nie jest ani taką 
ani taką, ale jest wynikiem koniecznej przyczynowości. 
Na dowód czego p. M. rozpisuje się przez cały roz­
dział o przypadku, zarzucając mi, że nie określam 
tego pojęciax, że w użyciu go wpadam w sprze­
czności, i wciąż dowodząc, że przypadek nie istnieje 
ponieważ wszystko ma swoją przyczynę.

Każdy widzi, że to rozumowanie szwankuje w głó­
wnym punkcie: aby coś znaczyło przeciw celowości, 
trzebaby wykazać, że konieczna przyczynowość wy­
klucza nie tylko przypadek, ale też celowość. Tym­
czasem autor tej drugiej strony wcale nie dowodzi, 
owszem, w kilku miejscach przyznaje, jak widzie- 1

1 Żeby zadośćuczynić temu żądaniu pana M., doda­
łem w obecnem wydaniu obszerniejsze określenie pojęcia 
przypadku (str. 82).



2 8 4 DODATEK.

liśmy, że ta teorya celowa nie wyklucza przyczyno- 
wości. Ale stąd już wynika, że cała rozprawa autora 
o pojęciu przypadku chybia celu. Jest to fałszywy 
atak.

Mylnie też pojmuje autor przypadek, jako »zu­
pełną negacyę przyczyny«. Przypadek, jakeśmy 
w swojem miejscu wyłożyli, jest tylko względną 
do danego faktu negacyą celowości; suponując przy­
czyno wość sprawczą, wyklucza on tylko w jakimś 
zakresie zamiar i cel. Jeżeli się wogóle uchyla z ca­
łej natury celowość, jak to czyni p, M., przez to 
nie znosi się wcale przypadku, ale przeciwnie, to 
co przypadkiem nazywamy, staje się wówczas osnową 
całej natury — prawa natury jakkolwiek konieczne, 
tracąc swój charakter racyonalności, są już tylko 
szeregami przypadków —- i cały świat staje się je­
dnym wielkim przypadkiem bez racyi bytu. Dlatego 
to wszyscy myśliciele, którzy próbują wytłumaczyć 
świat bez rozumu, od Epikura aż do Darwina i Spen­
cera, wpadają fatalnie w teoryę przypadku, i nawet 
mimowoli wciąż to słowo na ustach mają. Doskonale 
powiedział im Paweł Janet, że »przypadek jest ich 
bogiem« !. — Tych kilka słów wystarcza, jak są- 1

1 Wiele innych jeszcze zarzutów poruszył p. M. 
o przypadku, bronił klasycznego twierdzenia Epikurej­
czyków, że druga Iliada mogłaby być wypadkiem szczę­
śliwego rzutu czcionek i t. p. Aie ponieważ to nie-



R O Z P R A W A  Z P. MAHRBUROIEM. 285

dzę, na odparcie wszystkich zarzutów nielogiczności 
i sprzeczności, jakimi p. M. na tym punkcie Janeta, 
mnie i innych teleologów obrzuca.

Czy na tem koniec dowodów celowości? Wcale 
nie. Przecież pokazałem, że natura nie tylko racyo- 
nalnie ustraja środki do obecnych potrzeb, ale że 
pracuje ustawicznie dla przyszłości; pokazałem to, 
nie wywodami metaficznymi, ale mnóstwem faktów, 
coby uwagę pana M. powinno było zwrócić. Prowa­
dziłem czytelnika po wszystkich szczeblach przyrody, 
od tej skorupy ziemi, która krociami wieków naprzód 
wygotowywała warunki życia, aż do poszczególnych 
gatunków roślin i zwierząt; pokazywałem wszędzie 
pracę dla bliższej lub dalszej przyszłości; jak w za­
rodkach kształcą się organa, które dopiero po wyj­
ściu na świat będą żyjątku użyteczne — jak na je­
dnej roślinie tworzy się misterny słupek, na drugiej 
pręcik, i czekają aż wiatr przeniesie stąd tam za- 
pładniający pyłek — jak owady opatrują w żywność 
komórki, gdzie jajeczka swoje złożą, chociaż o po­
trzebach swego potomstwa nic nie wiedzą i wcale 
tego potomstwa widzieć nie będą — jak ptaki wiją 
gniazdka — jak inne zwierzęta kotne włosiem lub

koniecznie do rzeczy' należy', a dłuższej wymagałoby 
rozprawy, w tej i tak już długiej recenzyi pominąć to 
musiałem.



DODATEK.

liściem wyścielają swe nory... Nie jestże to wszy­
stko razem naj wy raźniej szem świadectwem samej na­
tury, źe dla przyszłości działa, że więc jest prawdzi­
wie celową? Cóż na to p. M.? jakżeż zwalcza ten 
głos faktów? P. M. — pisząc całą książkę przeciwko 
celowości — ani słowem o tem wszystkiem nie wspo­
mina, ignoruje ten nieskończony szereg faktów, gdzie 
praca dla przyszłości jest jak na dłoni widoczna. 
Dziwne zapomnienie — czy także bezcelowe?

Nakoniec spodziewałem się choć słówka od p. M. 
o stosunku, jaki zakreśliłem między celowością, a dar- 
winizmem i doktryną ewolucyi. Przecież jest to punkt 
kardynalny dla tezy pana M. Z jednej strony wi- 
docznem jest, że w dzisiejszym stanie nauki, ewo- 
lucyonizm jest jedyną deską ratunkową dla przeci­
wników celowości. Hackel w niebogłosy woła na 
nich, żeby się z zamkniętemi oczyma zaciągali w sze­
regi Darwina, »bo inaczej niepodobna uniknąć krea- 
cyanizmu« (tj. teoryi stworzenia). Otóż pokazałem, źe 
teorya ewolucyi (przypuściwszy nawet jej prawdzi­
wość) w gruncie rzeczy nie obchodzi się wcale bez 
celowości; tłumaczy ona rozwój gatunków, bez oso­
bnej interwencyi przyczyny rozumnej, ale zapomocą 
czynników i praw natury', które już same najwyra­
źniej piętno celowości noszą i same dowodzą, że 
pierwiastek celowości w świecie panuje. Takiemi są 
prawa: »źe potrzeby stwarzają organa« — »źe orga­
nizmy adaptują się do środowiska« (t. j. do walczę-

2 8 (i



ROZPRAWA Z P. MAHRBURGIEM. 2 8 7

nia z przeszkodami środowiska) — źe istoty żyjące 
rodzą sobie podobne — że organa więcej używane 
potęgują się (zamiast się niszczyć), a nieużywane 
zanikają — źe istnieje także »równowaga rośnięcia«, 
»koordynacya wewnętrzna«, »korespondencya do ze­
wnętrza«, t. j. przystosowywanie się do obecnych nie­
korzystnych i do przyszłych warunków. Wykazałem, 
że na tych celowych danych wszyscy przewódcy 
teoryi ewolucyi: Lamark, Darwin i Spencer, budują. 
Stąd wynika oczywiście, źe chcąc uciec od celo­
wości, wpada się fatalnie w celowość. — Cóż na 
to p. M.P Znowu w całej książce nie znalazł na to 
miejsca, nie zwrócił na to uwagi. W kilku ustępach 
tylko karci bardzo surowo i z góry swoich soju­
szników, nie wyjąwszy Spencera, iż wbrew swej 
teoryi używają ciągle wyrazów celowością nacecho­
wanych. Wprawdzie już ten sam nałóg mowy, który 
przeciwnicy celowości, jedni drugim zarzucają (bo 
to samo zarzuca Spencer Darwinowi, a Darwin La- 
markowi, a wszyscy w to samo wiecznie wpadają), 
juź ten nałóg, mówię, jest dosyć znaczący:

Kat a ram expellas furca, tamen usque redibit.

Snąć przeciw naturze rzeczy walczą. Ale nie o to 
właściwie chodzi; nie to wytknąłem przeciwnikom 
celowości, że słów teleologicznych używają — ale to, 
że budują swoje systemy antycelowe na faktach i na 
prawach natury najwyraźniej celowych, że tłumaczą



2 8 8 DODATEK.

swą ewolucyę zapomocą pewnych danych, o któ­
rych wcale nie dowiedli, źe się mogą bez celowości 
tłumaczyć. A na to wszystko, jak powiedziałem, p. M. 
milczy. — W gruncie mądrze robi.

III.
Taka jest strona krytyczna tezy pana M.: wi­

dzieliśmy, jak zwalcza dowody za celowością; zo- 
baczni}’ teraz stronę tetyczną: jak dowodzi, że ce­
lowości w naturze niema. Tego byłem oczywiście naj­
ciekawszy, i starannie szukałem w jego książce od 
deski do deski. Otóż dowody znalazłem następujące.

Naprzód za dowody w tym kierunku moźnaby 
uważać wszystkie wypadki dysteleologii czyli niece- 
lowości w naturze, które autor w swej rozprawie 
podnosi. Ale już po wielkiej części na te zarzuty 
odpowiedziałem, a nadto wogóle w mej książce do­
wiodłem, że wszystkie objawy wrzekomej niecelo- 
wości nic nie znaczą, skoro w innych wypadkach sta­
nowczo dowiedzionem jest istnienie celowości, i skoro 
postęp nauki coraz więcej celowości w naturze od­
krywa, a granice pozornej niecelowości ścieśnia. Au­
tor śmieje się gdzieś z tego wyzyskiwania postępu 
nauki przez teleologów; mówi, że skoro porządek 
przyczynowy i celowy są odwracalne, to nic dzi­
wnego, źe każde nowe odkrycie w kierunku przy­
czyn, da się też wytłumaczyć w kierunku celów. 
Zarzut to jednak niesłuszny, bo nowsze badania



R O Z P R A W A  Z P. MAHRBURG1BM. 2 8 9

wykrywają co chwila odpowiedniość i pożyteczność 
wielu rzeczy, ustrojów i praw, które poprzednio bez- 
celowemi, albo i szkodliwemi się wydawały. Wiele 
takich przykładów przytoczyłem w książce. A wkońcu 
sam p. M., jak widzieliśmy, przyznaje, że na faktach 
dysteleologii opierać się nie może.

Dalej, za dowód swej tezy p. M. zdaje się uwa­
żać tę niepożyteczność i niepłodność teoryi ideolo­
gicznej, o której ciągle wspomina. Ale już na to 
dostał odprawę: choćby pogląd celowy nie przyczy­
niał się do postępu nauk przyrodniczych jako takich 
jeszczeby to nie ujmowało jego prawdziwości, jako 
teoryi filozoficznej; faktycznie jednak pogląd celowy 
był i jest płodny, a przeciwnemu oskarżeniu histo- 
rya nauki najwymowniej kłam zadaje.

Po trzecie, do dowodów przeciw celowości p. M. 
zdaje się zaliczać wszystkie błędy, w jakie popadli 
jej zwolennicy *. Ale cóż to za dowód? Gdybym za- 1

1 P. M. ma nawet czoło przytoczyć z św. Ambro­
żego drobny szczegół — że woszczek w uchu ludzkiem 
służy do przytrzymania głosu — jako dowód niedorze­
czności, do jakich teleologia prowadzi. Gdyby p. M. 
był czytał tekst św. Ambrożego, byłby może spostrzegł, 
co świat naukowy powszechnie uznaje, że to dzieło de 
Opere sex dierurn jest arcydziełem literackiem, i że oso­
bliwie opis człowieka, okrom tego szczegółu, jest pełen 
głębokich i prawdziwych poglądów, a znakomitym jest 
okazem niepośledniego stopnia ówczesnej nauki. Takie 
dzieła na uszanowanie zasługują.

Celowość 19



2 9 0 DODATEK.

czął wyliczać błędy i niedorzeczności, jakie popisali 
badacze przyczynowości sprawczej, nawet w naszym 
wieku, wypisałbym dłuższą i komiczniejszą litanię 
niż to, coby p. M. z teleologów potrafił wyciągnąć. 
A czyżby to było dowodem, że przyczynowość sama 
jest błędem i illuzyą? — Tłumaczenia celowe, tak 
samo jak przyczynowe, powinny iść, jak powiedzie­
liśmy, w ślad za obserwacyą — ile razy wybiegają 
naprzód, tyle razy, jedne jak drugie, narażają ba­
dacza na błąd; ogólny atoli pewnik celowości na­
tury, tak samo jak pewnik przyczynowości, powinny 
tym badaniom obserwacyi i doświadczeń z góry przy­
świecać — i takie kierownictwo jest zawsze korzy- 
stnem.

Dotąd, jak widać, nie trafiliśmy jeszcze na rze­
telny dowód u pana M. Czyż niema zgoła nic le­
pszego?— Otóż jest jeden główny dowód, kolubryna 
pana M. przeciwko celowości; i oto na czem zależy; 
ażeby była celowość w naturze, musiałby być jakiś 
najwyższy umysł, któryby cele zamierzył i naturę 
do tych celów ustroił; ale taki najwyższy umysł być 
nie może; więc i celowości niema. Syllogizmu tego 
nie stawia p. M. tak nago; jest on jednak nieza- 
przeczenie treścią całego jego rozumowania. Formal­
nie ten wniosek jest doskonały; pierwsza przesłanka 
jest zupełnie prawdziwą, sam dowodziłem jej pra 
wdziwości w osobnym rozdziale. Zostaje tylko py­
tanie, jak autor drugą przesłankę uzasadnia: że umysł



R O Z P R A W A  Z P. MAHRBITRGIEM. 291

któryby wytknął cele natury, jest niemożliwy? Już 
od pierwszych kartek swej książki p. M. występuje 
z twierdzeniem, że »wyobrażenie celu« nie może 
istnieć poza mózgiem ludzkim lub zwierzęcym, bo — 
tak uczy doświadczenie. Lecz później w osobnym 
rozdziale reasumuje on tę kwestyę, »Rozum najwyż­
szy«, wedle niego, jest kreacyą antropomorfizmu, 
bo jest tylko »superlatywem abstrakcyi rozumu ludz­
kiego«. Ale i ten antropomorfizm, mówi, jest wadli­
wie ukuty, bo przypisujemy Bogu różne niemożliwe 
warunki, do których nawet podstawy w rozumie ludz­
kim nie mamy. I tak: nasz rozum kształci się do­
świadczeniem, Boski musiałby mieć wszelką wiedzę 
z góry: nasz rozum poznaje rzeczy w czasie, Boski 
będąc »poza kategoryą czasu«, musi widzieć wszy­
stko symultannie, przez co nie może odróżnić tego 
co przedtem, od tego co potem (sic!), a więc jest 
poniekąd w gorszem położeniu od rozumu ludzkiego. 
Nasz rozum wreszcie jest związany z mózgiem, 
»czynności psychiczne są nieodłączne od pewnych 
stanów systemu nerwowego«, cele tylko tam wystę­
pują, gdzie jest mózg — a Boskiemu rozumowi trze- 
baby przypisać byt »od warunków cielesnych nieza­
leżny«, czego »nauka« w żaden sposób przyjąć nie 
może.

Dosyć przytoczyć te naiwności, aby przekonać 
czytelnika, że p. M. nie tylko do żadnej książki teo­
logicznej nie zajrzał, ale ani porządnej filozofii o Bogu,

19*



292 DODATEK.

ani nawet Teodycei Leibnitza nie przeczytał. Ina­
czej miałby o tem wyobrażenie, z jaką metodyczno- 
ścią, z jaką matematyczną ścisłością uzasadnia się 
naprzód pewnik: że Bóg posiada »pełnię bytu«, t. j. 
nieskończoną doskonałość; a potem analizuje się po­
szczególne pojęcia realności ze stworzeń wzięte, od­
łączając elementa ujemne, a czyste doskonałości, na 
mocy powyższego pewnika, Bogu przypisując, dy­
skutując i uchylając każdy pozór nieścisłości we wnio­
sku lub sprzeczności w rezultacie. Zrozumiałby wtedy 
p. M., że Rozum najwyższy, po chrześcijańsku po­
jęty, jest o tyle, jeśli chcemy, antropomorficzny, że 
podobniejszy jest do rozumu ludzkiego, niż do in­
stynktu zwierzęcego, jaki mu przypisują niektórzy 
panteiści, lub do ślepego mechanizmu, w myśl ma- 
teryalistów *. I cóż w tem dziwnego, że Stwórca 
najwięcej się odzwierciedla w najdoskonalszym ze 
swoich tworów? Wszelako to pojęcie Boga właści­
wym antropomorfizmem nie jest, bo nie jest naiwnem 
urobieniem sobie bóstwa na podobiznę człowieka, 1

1 Powiedziałem gdzieś w mej książce, że wolę przed­
stawić sobie Boga w sposób antropomorficzny, aniżeli 
w sposób z o o m o r f i c z n y ,  jak czynią pewni panteiści. 
P. M. uchwycił za słowo, i zarzuca mi, że przyjmuję 
antropomorfizm, podczas gdy w innych miejscach go 
odrzucam. Przeczytanie spokojne kontekstu byłoby zapo­
biegło tym nieporozumieniom.



lecz racyonalnem poznaniem Boga, o ile on się daje 
z dzieł swoich poznać *.

Ale należy się słówko odprawy każdemu z po­
wyższych zarzutów pana M. Wiedza ludzka pocho­
dzi z doświadczenia: — czyż stąd wynika, że wo- 
góle wiedza bez doświadczenia jest absolutnie nie­
możliwa? Jakiem prawem? Kiedy pan M. pojęcie 
przyczynowości, które pierwotnie jest także subje- 
ktywne, przenosi do natury martwej, to oczyszcza 
je z przypadłości psychicznej, które się z niem 
wiążą w sferze subjektywnej, i tylko samo powodo­
wanie zjawisk przedmiotom przypisuje. Otóż niech 
tak samo postępuje, kiedy pojęcie wiedzy i innych 
przymiotów przenosi z człowieka do Boga: niech 
odróżni rzecz samą od warunków towarzyszących 
jej w subjekcie ludzkim a z Absolutem niezgodnych — 
a tak trafi do prawdy. Co się tyczy mniemania pana 
M., że chrześcijańskie pojęcie Boga, jako wiekuistej 
teraźniejszości, »ruguje z umysłu Boskiego zdolność 
odróżniania rzeczy teraźniejszych od przeszłych i przy- 1

1 Z teleologiczną erudycyą pana M. nie mogę seryo 
polemizować. Niech przeczyta, jak św. Augustyn filozo­
fuje o Bogu, np. w Soliloquium, a wtedy zobaczy, jak 
on rozumie, że Deus melius sciłur nesciendo. Co do credo 
quid absurdum (co nie jest słowem żadnego Ojca Ko­
ścioła, tylko Tertuliana), niech p. M. przeczyta ostatni 
rozdział mojej Filozofii i jej zadania, a znajdzie wyja­
śnienie.

ROZPRAWA Z P. MAI1RBHKÓ1BM. 293



294 d o d a t e k .

szłych« — to już za wiele naiwności! Wytknął mu to 
już wybornie ks. prof. Pawlicki; a jest to za łatwa 
sposobność do ośmieszania przeciwnika, abym chciał 
ją wyzyskać.

Za to, niech mi powie przynajmniej p. Mahrburg, 
dlaczego uważa rozum istniejący bez mózgu, za nie­
możliwy? — Dlatego, że nauka doświadczalna tylko 
w mózgach wyobrażenia konstatuje; przypuścić ja­
kieś inne, byłoby rzeczą nienaukową. — Ależ panie 
M., skądże ci takie pojęcie nauki, w najwyższym 
stopniu nienaukowe? To znaczy rozumować, jak ten 
chłop, co nie chciał uwierzyć kolei żelaznej, »bo 
nigdy nie widziano, żeby kto jechał bez koni«. Pra­
wdziwa nauka nie przesądza z góry o niemożliwości 
tego, czego nie skonstatowała; owszem, często z fa­
któw obserwowanych wnosi o istnieniu innych rze­
czy, których bezpośrednio konstatować nie może. 
Jeżeli tedy fakta w naturze konstatowane przedsta­
wiają ślady jakichś pojęć celowych, z żadnego mó­
zgu nie pochodzących, to nauka wnosić każe, że 
istnieją pojęcia bez mózgu. Przecież i atomy, które 
nauka przyjmuje, nie dają się obserwować ani na­
wet wyobrazić, ale tylko z faktów wywnioskować.

Nie chcę pana M. trudzić zdaniami metafizyków, 
ale przytaczam lekarza, jednego z pierwszorzędnych 
uczonych naszego czasu, którego świeżo wydane 
Pamiętniki przypadkiem przejrzałem. »To mi jest 
jasnem, pisze Pirogo w, że pierwiastkowa siła i pier-



R O Z P R A W A  Z P. MAHRBURGIKM. 295

wiastkowe atomy nie mają i nie mogą mieć tych 
własności podlegających zmysłom, które obserwacya 
i nauka odkrywają w otaczającym nas wszechświecie. 
Ta siła i ta materya pierwiastkowa jest takiem sa­
mem oderwaniem, jak i światowa myśl i pryncypium 
życia; lecz oderwanie to nie jest dowolnem ani przy- 
padkowem. Umysł konieczności i, że tak powiem, 
nieświadomie (chociaż to na sprzeczność wygląda) 
znajduje siebie i właściwe sobie dążenie do celu 
i plan poza sobą (w naturze). Taka jest umysłu 
właściwość; a właściwość tę posiada on właśnie dla­
tego, że ona istnieje i po za nim, w całym wszech­
świecie; innemi słowy dlatego, że ten umysł jest tylko 
przejawem innego, wyższego, światowego Umysłu,..«

Ale czy w istocie obserwacya przyrody nic nie 
wie o myśli bez mózgu? »W moich poglądach na 
świat, mówi dalej Pirogów, wspominam ciągle o świa­
towym umyśle, o światowej myśli; ale gdzież jest 
światowy mózg? Myśl bez mózgu i bez słów! czy 
to nie absurd w ustach lekarza? Lecz pszczoła, 
mrówka, myślą przecież bez mózgu, a całe królestwo 
zwierzęce czyż nie myśli bez słów? My ludzie my­
ślą nazywamy tylko ludzką, mózgową, wyrazową 
i po ludzku świadomą myśl. Ale ta myśl jest w mo- 
jem przekonaniu tylko przejawem myśli powsze­
chnej, wszędzie rozlanej, twórczej i wszystkiem rzą­
dzącej. I sam mózg i samo słowo, które uważamy 
za organ i warunek myśli, są wytworami tej myśli



2 9 « DODATEK.

wszechświatowej —  a bez wątpienia nie przypadko­
wymi...«

Wskazawszy następnie, jak nawet dla nauki em­
pirycznej myślenie ludzkie tylko względną przed­
stawia zależność od zwojów mózgowych — »o tyle 
zależy od mózgu, o ile tenże jest organem słowa 
i wrażeń, które doń przynoszą rozmaite narządy, 
podczas gdy sam mózg, nie jest wcale siebie świa­
dom« — kończy nasz uczony uwagą o charakterze 
pewności swych wniosków poza empiryą:

»Te niby oderwania wydają mi się tak samo 
niewątpliwemi, jak moje własne istnienie; do nich 
zaliczam: celową odpowiedniość w świecie, ogólny 
plan stworzenia, światową myśl, siłę niezależną od 
materyi, materyę, która przy analizie rozumowej 
przemienia się w coś nieujętego dla zmysłów, t. j. 
również w siłę, pierwiastek życia przenikający ma­
teryę, ale niezawisły ani od niej, ani od sił fizy­
cznych, lecz kierujący temi siłami celowo ku samo- 
ochronie materyi, podniesionej przezeń do bytu or­
ganizmów i osobników. Będąc o tem wszystkiem 
przekonany, czyż mogłem inne dzielić poglądy? Cho­
ciażby nauka kiedykolwiek dowiodła, że wyższe 
zwierzęce typy i że my sami rozwinęliśmy się pod 
wpływem zewnętrznych warunków, z form niższych, 
a te znów z pierwotnej organicznej protoplazmy —  
mój pogląd jednak przez to się nie zmieni. Czy tak 
czy inaczej rozwinęło się życie zwierzęce na ziemi,



R O Z P R A W A  '/ P . MAHRBITRGIEM. 297

zasada celowości w stworzeniu nic na tem nie traci, 
a obecność światowej myśli i pierwiastka życiowego 
we wszechświecie nie staje się przez to mniej 
pewną« *.

Jak widać, sławny anatom Pirogów inaczej pa­
trzy na naturę, niż p. Mahrburg. Ale mniejsza o zda­
nia osobiste; roztrząsnęliśmy teraz wszystkie argu- 
menta pana M. i przekonaliśmy się naocznie, że są 
jeszcze słabsze od jego krytyki — właściwie mówiąc, 
argumentów niema żadnych. Jakaż jest konkluzya? —  
Autor, kończąc swą książkę, zdaje się czuć, że ja­
koś niepocześnie kończyć rezultatem czysto negaty­
wnym, zaprzeczeniem celowości w przyrodzie: usi­
łuje więc na ostatniej kartce coś dodatniego, z tej 
negacyi wyprowadzić. Zaprzeczyliśmy, mówi, celo­
wości, ale przez to postawiliśmy »determinizm teo­
retyczny«. Co za determinizm? Jeśli mowa o konie­
cznym determinizmie przyczyn materyalnych, o tym 
od dawna wiedzieliśmy; teorya celowości go nie wy­
klucza, jak panu M. wiadomo, a negacya celowości 
go nie wprowadza; (wprowadzili go właśnie zwolen­
nicy celowości, jak Newton i Robert Mayer). Jeśli 
zaś autor rozciąga ten determinizm i do sfery wol­
nej woli, jeśli chce powiedzieć (jak najwyraźniej 1

1 OoHHHemH H. II. II11 pomija Tom. 1. C.-IIeTepóyp i, 1X87.



298 DODATEK.

zdaje się mówić), że wola ludzka ulega koniecznie 
determinującym pobudkom — to po pierwsze, p. M. 
wyprowadza ze swoich przesłanek, co się w nich 
wcale a wcale nie zawiera, gdyż nawet w tę sferę 
(na swoje szczęście) w ciągu książki bynajmniej się 
nie wdawał; a po drugie, zamiast chcianego rezultatu 
dodatniego, przydaje on tylko drugi czysto negaty­
wny, ba nawet destrukcyjny wynik, bo podkopujący 
podstawę moralnego porządku. Autor zdaje się to 
spostrzegać, kiedy w patosie zakończenia stara się 
dodać czytelnikowi otuchy, mówiąc mu, że mimo 
determinizmu, może on, jak ta kropla wody w prze­
stworzu, przyczyniać się do ewolucyjnego postępu 
wszechświata. Ku większej jasności i szczerości, po- 
winienby tu autor przypomnieć czytelnikowi, że ta 
cała ewolucya jest bez celu, i że on sam, ujęty 
w jej wirze, nie ma więcej wolności ni odpowie­
dzialności jak ta kropla wody, ani innej przyszłości 
jak rozwianie się w parę.

IV.

Jeszcze słowo o sposobie, jakim pan M. moją 
książkę o Celowości traktuje. Zdaje on z niej spra­
wę — prawie mojemi słowami — ale w jakim ładzie 
i składzie! obcina całe człony, pomija, jak widzie­
liśmy, główne argumenta, wyrywa zdania, które 
w tern oderwaniu żadnego sensu nie mają. Moja bie­
dna książka na tern prokustowem łożu wygląda pra-



R O Z P R A W A  Z P. MAHRBURGIEM. 299

wdziwie, jak monstrum informe inyens . . .  Oto np. 
okaz tej krytyki: »Przebiegając szereg wywodów 
w książce »Celowość w naturze*, dowiadujemy 
się, że celowość nie jest ani »hipotezą« ani »teo- 
ryą filozoficzną*. Czemźe więc ona jest? »Paktem 
dającym się bezpośrednio ze zjawisk wyprowa­
dzić* — »prawem metafizycznemu — »dążnością 
natury« — atoli obok tego: »sądem pośrednio wy­
snuwanym przez analogię« — »pojęciem« — »pe­
wnikiem absolutnym« — »zasadą myśli*. Okre­
śleń, jak widzimy, jest dość! ale jak je pogodzić 
ze sobą?..* (str. 47). Nic łatwiejszego jak je po­
godzić — dosyć kontekst tych słówek oderwanych 
przeczytać. Celowość w przedmiocie, t. j. ustrój rze­
czy dla celu zbudowanej, jest faktem; zbiór takich 
faktów w naturze istniejących przejawia dążność  
natury do celów. Celowość zaś w oderwaniu, czyli 
zasada, że: każdy racyonalny ustrój wymaga przy­
czyny celowo działającej — jest pewnikiem meta­
f izycznym,  tak samo jak pewniki przyczynowości 
i racyi dostatecznej. Rzecz prosta dalej, że ta sama 
celowość, która przedmiotowo jest faktem, podmio­
towo jest pojęciem.  Nie mówiłem nigdzie że ona 
jest sądem, ale tylko że sąd nasz, którym pojęcie 
celowości przypisujemy naturze, opiera się nie tylko 
na analogii, ale i na metafizycznej zasadzie przyczy­
nowości. I z tego względu zasadę celowości w ode­
rwaniu wziętą zaliczyłem do »absolutnych pewni-



UODATHK.

ków, normujących wszelki byt i wszelkie myśle­
nie«. — Ale jeśli celowość jest takim jasnym pe­
wnikiem, pyta p. M., to czemuż jej dowodzić? Po- 
prostu dlatego, iż co innego pewnik oderwany: że 
ustrój racyonalny musi być celowy — a co innego 
kwestya faktu: czy takie ustroje w naturze istnieją; 
ta ostatnia rzecz, jakkolwiek także bardzo jasna, 
jednak uzasadnienia potrzebuje — przynajmniej wo­
bec zaczepek materyalistów.

Nic dziwnego, po powyższym przykładzie, że 
p. M. zarzuca mi »brak precyzyi filozoficznej«. Wy­
tyka mi też gęste sprzeczności: jak co do antropo- 
morfizmu i nieantropomorfizmu idei Boga, co do 
przypuszczenia w naturze przypadku i twierdzenia, 
że Bóg wszystkiem rządzi i t. p. Ale główne z tych 
wrzekomych sprzeczności już miałem sposobność 
w ciągu tej recenzyi wyświetlić, a dla drobniejszych 
nie chcę cierpliwości czytelnika nadużywać.

W jednem miejscu tylko zarzuca mi p. M. błąd 
faktu w zakresie nauk przyrodniczych. Powiedzia­
łem — jak się aż do tych ostatnich czasów w bota­
nice mówiło — że rośliny oddychają odwrotnym spo­
sobem do oddychania zwierząt, że chłoną kwas wę­
glowy a wydychają tlen, przez co powietrznię oczy­
szczają dla zwierząt. P. M. za to chwyta i mówi: 
Ot widzicie, do jakich błędów pogląd celowy pro­
wadzi: dziś jest dowiedzionem, że rośliny tym samym 
procesem co zwierzęta oddychają. — Naprzód wia-

:»()



ROZPRAWA Z P. MAHRBURGIKM. 301

domo, że dotychczasowe mniemanie nie wyrodziło się 
z teoryi celowości, ale z obserwacyi, może niedość ści­
słej. A po drugie, na nieszczęście pana M., to nowsze 
»odkrycie« w niczem nie zmienia zastosowania ce­
lowego roślin do zwierząt, które ja na dawnem mnie­
maniu oparłem. Albowiem choć zaródi (protoplasma) 
roślinna te same odbywa wymiany z powietrznią, 
co zwierzęca, jednak chlorofil, substancya zielona, 
ubierająca roślinę pod powierzchnią liści, rozkłada­
jąc pod wpływem światła kwas węglowy, sprawia, 
że faktycznie roślinność wydziela za dnia daleko 
więcej tlenu, niż go zużywa — i przeto służy za­
wsze, jak powiedziałem, ku odnowieniu atmosfery 
dla zwierząt *.

Z szczególną żywością rzuca się p. M. na po­
stawioną przeze mnie hipotezę, o niezaludnieniu in­
nych planet prócz ziemi; wyrzuca mi, że ją »wolę« 
niż hipotezę przeciwną, nazywa ją »tezą« — jakkol­
wiek ja wyraźnie powiedziałem, że to hipoteza, i że 
ją stawiam li tylko, by pokazać, że celowość gwiazd 
pojąć, się daje niezależnie od kwestyi: czy inne ciała 
niebieskie są zamieszkałe. O hipotezie przypuszcza­
jącej, iż są zamieszkałe, nie miałem wiele do powie­
dzenia, gdyż wtedy celowość nie przedstawia tru­
dności; więcej musiałem się rozpisać o hipotezie 
przeciwnej, żeby i w takim razie możliwość celowo- 1

1 W późniejszych wydaniach poprawiłem tę pomyłkę.



3 0 2 DODATEK.

ści wskazać. Wystawiam sobie, jakby p. M. na mnie 
wpadł, gdybym był postąpił przeciwnie, i związał 
celowość z zagadką o wielości światów. Teraz zwal­
cza on moją hipotezę kilkoma zarzutami, dowodzą­
cymi, źe zbyt pobieżnie ten rozdział przeczytał; ale 
co naj kapitalniejsze, to źe zarzuca mi seryo, iź ta 
hipoteza — sprzeciwia się dogmatom(!)

Kończąc tę może zbyt długą recenzyę, stawiam 
sobie pytanie: dlaczego praca pana Mahrburga o ce­
lowości nazywa się z wyszczególnieniem »ze stano­
wiska naukowego«? Recenzent, który ją oceniał 
w Przeglądzie katolickim, nazwał ten tytuł »pre- 
tensyonalnym«, za co się p. M. mocno obruszył — 
a przynajmniej takich użył wyrazów, z których można 
o obruszeniu wnosić1. Co do mnie, pozwalam panu M. 
sądzić, że jego książka jest naukową, a książki, 
które zwalcza, tak Janeta jak i moja, wcale nauko- 
wemi nie są; ale obchodzi mię pytanie: czemu 
w pewnych kołach jego książka uszła za naukową, 
w przeciwieństwie do mojej? Czy dlatego, źe może 
stanowisko, jakiego broni p. M., jest powszechnie 
przyjętem przez ludzi nauki, a stanowisko, na którem 
ja stoję, jest powszechnie opuszczonem? Ale jak 
widzieliśmy, rzeczy zupełnie inaczej się mają: pierw­
szorzędni uczeni trzymali się zawsze i dziś się 1

1 Kraj, nr. 1, 1889. Przegląd literacki: »Za i przeciw«.



R O Z P R A W A  Z P. MAHRBURGIKM, 3 0 3

trzymają celowości. Czy dlatego może, że p. M. 
opiera się na faktach przyrodniczych, a ja tylko na 
abstrakcyach metafizycznych? Lecz i to nie; łatwo 
się przekonać, że w pracy pana M. jest faktów dzie­
sięć razy mniej niż w mojej, a daleko więcej re- 
zonowania. Czy wkońcu dlatego dzieło pana M. ma 
być z wyszczególnieniem naukowem, że może do 
jakiegoś pozytywnego dochodzi rezultatu, jakieś 
»nowe zdobycze« nauce przynosi? Ale i z tem zgo­
dzić się niepodobna. P. M. powtarza dawne zarzuty 
przeciwko celowości, i kończy wnioskiem czysto 
negatywnym, a starym jak stary jest na świecie 
materyalizm — moja zaś książka, jeśli nie nową, 
to przynajmniej dodatnią konkluzyę stawia.

Z jakiegoż więc tytułu dzieło i stanowisko 
pana M. uzyskały w pewnych sferach przywilej nau­
kowości? — Poprostu dlatego, że p. M. zajął po- 
zycyę przeczącą względem celowości — ja zaś mia­
łem nieszczęście trafić do wniosku, że celowość 
istnieje; a są sfery, w których z góry odsądza się 
od nauki nie tylko »hipotezę Stwórcy«, ale i fakta 
i wnioski wszelkie, któreby mogły do tejże hipo­
tezy prowadzić.

Magistralnie to wypowiedział Szujski *: »Tru- 
dnoby mi oznaczyć dokładnie początek zjawiska, 1

1 »Zarysy filozofii historyi. Systemy filozofii hi- 
storyi«.



3 0 4 DODATKK.

które podnoszę, zjawiska specyalnego wykluczenia 
katolickiego stanowiska przez uczony świat wszel­
kich odcieni... Żaden inny odcień chrześcijaństwa 
nie doznał tego losu: znoszą się i tolerują książki 
i rozumowania silnie anglikanizmem, protestanty­
zmem, kalwinizmem... przejęte, na samym katoli­
cyzmie cięży nieubłagany anatemat rzekomej umie­
jętności. Książki katolickie przemilcza się w nauce,
0 ile się to da —- a nawet kiedy się to nie da. 
Czynią to oczywiście wszystkie odszczepieńcze sekty, 
czyli t. zw. wolnodumstwo, czynią rzekomi naukowi 
katolicy, Francuzi, Włosi, Polacy. Dosyć w książce 
przyznać się do katolickiego na świat poglądu, 
aby między większością wykształconych ludzi, kato­
lików z imienia, spotkać się z reprobatą ruszenia 
ramionami i milczenia.

»Zapewne, jest to milczące uznanie wyższości ka­
tolicyzmu, uznanie go za wiarę, za stanowisko do­
gmatyczne, /c/.t’ Ale bądź co bądź, jest to rzecz
dla nauki samej niezmiernie szkodliwa, naruszająca 
jej najświętsze prawo — wolność; rzecz mszcząca 
się na nauce samej, bo raz postawiwszy sobie pe­
wną rogatkę, odgranicza się ona od źródła natchnień
1 myśli filozoficznych, które zawsze najobfitszem pły­
nęło korytem«.



ROZPRAWA Z P. SKÓRSKIM.

Muzeum lwowskiem, od maja do września 
przeszłego roku *, toczyła się ciekawa dy- 
skusya, pełna życia i charakterystycznych 

epizodów — o której już w jesieni chciałem zdać 
sprawę czytelnikom Przeglądu. Ale mając wówczas 
ważniejsze rzeczy na głowie, tę jakoś na bok odło­
żyłem. Niech mi będzie wolno dzisiaj o niej parę 
słów powiedzieć.

Rozpoczął p. Skórski, biorąc razem na kowadło 
krytyki dwie książki o celowości: pana Mahrburga 
i moją.

Ze mną sprawił się krótko. Wytknął mi naprzód, 
że »nie jestem filozofem z zawodu« — że »oddaję 
się filozofii z amatorstwa« — skąd oczywiście wy­
nika, że nie mam prawa żądania, aby się z moją

1 Drukowaną była ta rozprawa w Przeglądzie Pmcsz. 
1893 r., maj.

Celowość 20



30 « D O DA TEK .

pracą liczono. Dalej, zestawiwszy kilka moich zdań 
i nawet pojedynczych słówek (jak np. źe nazywam 
celowość »faktem«) ze zdaniami i słowami Trende- 
lenburga — wniósł, jako »rzecz pewną, że się na 
Trendelenburgu oparłem« — domyśleć się trzeba re­
szty zarzutu, źe go nie cytowałem.

Ale daleko sroźsze ciosy padły na p. Mahrburga. 
Jemu już nie tylko to i owo wytyka, ale całą ksią­
żkę nicuje niemiłosierny p. Skórski; a wszędzie wy­
kazuje krociami cytacyi, źe z jednej strony wybi­
tnych i głośnych filozofów, których przytacza, nie 
czytał w oryginale, często nie rozumiał; a z drugiej 
strony, źe z tuzinkowych pisarzy rozprawek, któ­
rych nie przytacza, czerpał i zdania swoje i z dru­
giej ręki cytaty większych filozofów, jakiemi swą 
książkę przystraja. Podziwiać doprawdy trzeba, ile 
mozołu zadał sobie szan. krytyk, aby to wszystko 
wybadać, skolacyonować, posprawdzać, utasować. 
Wyobrażam sobie, jaki stos otwartych książek na­
gromadzić się musiał na stole p. Skórskiego, i jak 
wyglądać musi nieszczęsny egzemplarz p. Mahrburga, 
który się dostał w jego ręce!... Zapewne ani jednej 
niema już kartki, któraby nie była pokreślona i po­
mazana ołówkiem od góry do dołu. Aż żal takiego 
nakładu pracy na taki cel! — Ostatecznie wychodzi 
z tej krytyki biedna książka p. Mahrburga, »jako 
suknia, złożona z kawałków zagranicznych materyi,



R O Z P R A W A  Z P. SKORSKIM. 31)7

rozmaitego gatunku, kroju i koloru, a podszyta ta­
kże nieswojskiem, czysto zgrzebnem płótnem« (sic).

Pan Mahrburg podniósł oczywiście rękawicę. Za­
raz w sierpniowym zeszycie Muzeum odcina on się 
zawzięcie; przeciwnika traktuje »niejakim p. Skór- 
skim«; zalicza go do »panów, którzy na poczekaniu 
stają się filozofami i improwizują na dowolne te­
maty« — (spadło więc na pana Skórskiego to samo, 
czem mnie utraktował). Chcąc wyrazić najwyższą 
swą pogardę dla uczynionych sobie zarzutów, mówi 
nowoczesnym stylem, »że są uwarunkowane przez 
poziom umysłowy krytyka«. Obrzuca je nowym sto­
sem cytat, imion, dat, pomieszanych z osobistemi za­
czepkami, w których czytelnik się gubi. A na ubi­
cie sprawy, zapowiada tryumfalnie drugie wydanie 
swego dzieła, odgrażając się, że w niem już o mojej 
książce ani wspomni. »Są oczywiście — tak kończy 
p. Mahrburg — wady w rozprawie mojej, ale ich 
nie dostrzegł ani ks. Morawski, ani tern bardziej p. 
Skórski; i wiem, że bez moich wskazówek do- 
strzedz ich nie zdołają*. Cytuję, bo to okaz do prze­
chowania w literaturze.

Ale i p. Skórski nie przepuszcza. W tym samym 
numerze Muzeum drukuje on doraźną odpowiedź. 
»W pierwszej chwili nie wie, co bardziej podziwiać: 
czy arogancyę, czy tylko naiwność autora; wkońcu 
przekonywa się, że tak pierwszą jak i drugą przy­
warę przyznać mu należy*. Na jego szczegóły, daty,

20*



DO DA TEK30 8

cytaty, odpowiada jeszcze dwa razy dłuższym szere­
giem szczegółów, dat i cytat; wytyka mu, że na 
uboczne punkta sprowadzając w polemice uwagę, na 
główne zarzuty nieznajomości oryginalnych dzieł filo­
zofów, plagiatu ulotnych broszur, wcale nie odpo­
wiedział; na jego bronienie się twierdzeniem, że jego 
rozprawa już w połowie r. 1887 wysłaną została do 
Krakowa, odpowiada, przytaczając niemiłosiernie trzy 
dzieła z roku 1888, w tejże rozprawie cytowane, 
i zdziwienie swoje trzema wykrzyknikami uwyda­
tnia!!!

Możeby był p. Mahrburg jeszcze odpowiadał, a p. 
Skórski jeszcze raz replikował, gdyby Redakcya M u­
zeum nie była — na ich szczęście i na nasze — zam­
knęła dyskusyi. Zostawiam więc p. Mahrburga jego 
losowi, a wracam do zarzutów p. Skórskiego przeciw 
mojej »Celowości«.

Być filozofem — jest to wielka rzecz, do któ­
rej pretendować nie śmiem; ale znowu być odsądzo­
nym od zawodu filozoficznego, uważanym być za dy­
letanta, nie mającego prawa do głosu, gdzie o filo­
zofię chodzi — to jest sąd surowy, który powinienby 
być czemś umotywowany, a przynajmniej cokolwiek 
wytłumaczony. Chciałbym wiedzieć, czego potrzeba 
zdaniem p. Skórskiego, aby być filozofem z zawodu?

Czy niczem innem się nie trudnić, jak tylko filo­
zofią? W takim razie ten, co pół dnia filozofuje a pół



R O Z P R A W A  Z P. SKÓRSKIM. 309

dnia gra w karty, będzie filozofem; a jeśli kto pół 
dnia zajmuje się filozofią, a drugie pół dnia czemś 
innem — dajmy na to teologią — ten przez to samo 
będzie dyletantem!?

Czy może pisać trzeba zawile, cytować jak naj­
więcej, sporządzać jak p. Mahrburg, »wykazy na­
zwisk 167 przytoczonych autorów«, albo jak p. Skór- 
ski, kolacyonować teksty i daty wydań? Podziwiam, 
jak powiedziałem, pracowitość takiej roboty, ale 
w niej jeszcze istoty filozofii nie widzę.

Sam zarzut p. Skórskiego, że się oparłem na 
Trendelenburgu, i dowody, jakie na to przytacza, 
bardzo mię interesują; ale pokazują mi, że sposób, 
jakim on sobie przedstawia pisanie książki filozofi­
cznej, bardzo się różni od mego sposobu. Czy się 
oparłem na Trendelenburgu? Alboż ja wiem!— Przed 
blizko 20-tu laty, kiedy byłem »filozofem z zawodu« 
według pojęcia p. Skórskiego, bo niczem innem się 
nie trudniłem tylko wykładaniem filozofii i pisaniem 
pierwszego wydania książki »Filozofia i jej zada­
nie« — wtedy wiele filozofów niemieckich czytałem, 
a między nimi i Logische Untersuchungen Trendelen- 
burga. Czy po tylu latach, myśli z tych czytań przy­
właszczone powracają mi bezwiednie jako własne — 
to rzecz, której dowodów w cierpliwych dochodze­
niach p. Skórskiego z pewną ciekawością szukałem — 
i, wyznaję, nie znalazłem. Na czem innem, sądzę, za­
leży to pokrewieństwo, które pan Skórski upatruje



310 D O DA TEK .

między Trendelenburgiem a mną; Trendelenburg jest 
badaczem Arystotelesa, —  ja na Arystotelesie wy­
chowany jestem — i ten pierwiastek arystotelizmu, 
p. Skórskiemu może mało znany, a tu i tam spostrze­
żony, wydał mu się dowodem, że ja u Trendelen- 
burga czerpałem.

Kiedy znów lat temu 7, zabrałem się do pisania
0 celowości w naturze — przyznam się p. Skór­
skiemu, że nie założyłem stołu stosem książek; nie 
zrobiłem »wykazu nazwisk 167 autorów«. Z filozo­
fów7 wziąłem głównie do ręki tych kilku, którzy na 
powszechne wyobrażenie o celowości zasadniczo wpły­
nęli, jak Kant i Spencer. Więcej rozczytywałem się 
w przyrodnikach. A kiedy już jestem w trakcie zwie­
rzeń, to przyznam się panu Skórskiemu, że pisało mi 
się najlepiej pod drzewami, przy maleńkim stoliczku» 
na którym obok papieru i kałamarza żadna książka 
zmieścić się nie mogła. Gdybym zaś jeszcze raz ksią­
żkę filozoficzną napisał, tobym się starał w niej je­
szcze mniej cytat i erudycyi zmieścić. Historya stoi 
na świadectwie ludzi: dlatego przytaczanie źródeł
1 powag, jest w niej rzeczą istotną, organem kon­
strukcyjnym; filozofia zaś wykwita z jasnego myśle­
nia, na podstawie empirycznego materyału, danego 
przez obserwacyę; erudycya w niej jest więc tylko 
rzeczą zupełnie podrzędną — nieraz zaw7adą. Balmes, 
na jedną godzinę pisania, trzy godziny myślał w zu­



R O Z P R A W A  Z P. SKÓRSKIM. 311

pełnie ciemnym pokoju, są inni co na jedną godzinę 
pisania, wiele godzin czytają, ani kwadransa zaś nie 
czują potrzeby poświęcić myśleniu. Nic w tem zre­
sztą dziwnego, ale to byłoby trochę dziwnem, gdyby 
taka robota za typ filozoficznej pracy uchodzić 
miała.

Lecz to punkt podrzędny. Właściwa racya, dla 
której nie mogę być »filozofem z zawodu« w oczach 
tak p. Skórskiego, jak i p. Mahrburga, w czem in- 
nem leży: w tem, że moje stanowisko »ograniczone 
jest dogmatami wiary« — kiedy w istocie filozofi­
czne badanie »żadnymi względami nie powinno być 
krępowane«, »nic z góry wiedzieć nie powinno«. 
I w tym jednym punkcie p. Mahrburg, tak srodze 
zresztą przez p. Skórskiego zmaltretowany, znajduje 
u niego łaskę: »że zdobył się na nowoczesne cał­
kiem stanowisko, wychodząc z niezaprzeczalnej  
już zasady, że nie należy nigdy wikłać interesów 
wiary z interesami natury«. Mnie zaś chcąc zupełnie 
pognębić, wyszukuje niezmordowany krytyk mą starą 
książkę o Filozofii i jej zadaniu, peccatum iuvenłuiis, 
znajduje w niej rozdział o stosunku filozofii do wiary, 
i dobywa z niego dowody, że moje stanowisko filo­
zoficzne jest ze wszech miar skrępowane dogma­
tami!

A cóż to jest tak dzikiego w owym rozdziale mej 
książki? Nic innego, tylko klasyczne zasady o sto­
sunku rozumu do wiary, na które pewnie i Kopernik



312 lH J IlA T E K .

i Kartezyusz się pisał — i pisze się każdy, który 
i wiarę i filozofię zna dostatecznie. Rozgraniczenie 
obu sfer sformułowane jest najwyraźniej: filozofia, po­
wiedziano tam, ma swoje źródła i prawa, a wiara 
swoje; dogmat nie jest żadnym filozoficznym dowo­
dem; a czego rozum na doświadczeniu oparty prze­
niknąć i udowodnić nie może, to, chociażby w nauce 
wiary się znajdowało, do zakresu filozofii nie należy. 
Obie te sfery jednak, jakkolwiek istotnie różne, spo­
tykając się w jednej świadomości człowieka i, co do 
niektórych przynajmniej punktów, podnosząc zaga­
dnienia identyczne, nie mogą nie oddziaływać wcale 
na siebie, nie dawać sobie pewnych, niejako zewnę­
trznych wskazówek. Jest to nie tylko psychologiczną 
ale i logiczną koniecznością, Historya i astronomia 
są dwiema bardzo różnemi naukami: każda z nich 
ma swoje własne pole, swoje źródła i swoją metodę. 
A jednak historyk, który dochodzi ze swych źródeł 
do wniosku, że pod taką a taką datą, między Asy- 
ryjczykami a Egipcyanami, odbyła się bitwa przy 
zaćmieniu słońca — a dowiaduje się, że według 
astronomii, pod tą datą zaćmienia słońca nie było — 
historyk taki, jeżeli ma jakie takie wyobrażenie o pe­
wności orzeczeń astronomii, cofnie swój wniosek; 
a może przy dalszych badaniach sam spostrzeże, że 
mylnie swe własne źródła interpretował. Podobnie fi­
lozof, który wie, że w jakiejś kwestyi religia coś 
pewnego rozstrzygnęła: np. że świat stworzony zo-



ROZPRAWA Z P. SKÓRSK1M. 313

stał od Boga — nie będzie się zapędzał w hipotezy 
temu pewnikowi przeciwne, nie tylko z uczucia czci 
dla religii, ale z przekonania rozumowego, że pra­
wda prawdzie sprzeciwiać się nie może. Filozof, któ­
remu obca jest religia, który nie doszedł do przeko­
nania o pewności jej dogmatów, zgodnie ze sobą po­
stąpi nie oglądając się na nią — ale niekoniecznie 
zgodnie z prawdą przedmiotową, o którą przecież 
filozofii chodzi. Znajdzie się on w tein samem położe­
niu, co wzmiankowany historyk, w przypuszczeniu, 
żeby nie wiedział o danej wskazówce astronomii, 
albo jej nie dowierzał: z zupełną wolnością ducha — 
rozminie się z prawdą.

W tym sensie pisałem w książce o Filozofii i jej 
zadaniu, przed 20 tu laty — kiedy jeszcze pozyty­
wizm zalegał widnokrąg i szło o to, żeby odgrani­
czyć pola, i każdy krok filozoficznego pochodu uspra­
wiedliwić od zarzutów niewczesnego dogmatyzmu 
i widma metafizyki. Dziś już to tempi passałi —- 
z czego p. Skórski może nie dosyć zdaje sobie 
sprawę, skoro stanowisko filozofa, który »nic z góry 
nie wie«, uważa za najbardziej »nowoczesne«. Dziś 
już ten post od metafizyki i wszelkich poza świat 
zjawiskowy sięgających zagadnień, tak surowo przez 
pozytywistów nakazywany, znudził i ośmieszył się. 
Dzięki tej szczerości, która cechuje prace myśli 
w ostatnich lat dziesiątkach, przekonali się ludzie



3 1 4 DODATEK.

a znakomici dzisiejsi filozofowie, jak: Secretan, Re- 
nouvier, Paulhan, głośno wypowiadają, źe nie tylko 
pretensya wykluczenia wszelkiej metafizyki i dogma- 
tyzmu jest urojeniem i ciasnotą — lecz owszem, że 
każdy, który się bierze do badania jakiejś zagadki 
świata, przychodzi już z danym z góry na świat po­
glądem, metafizyką czy religią, pozytywną czy nega­
tywną. Metafizyka ta może być przez te same bada­
nia do pewnego stopnia poprawiona, ale zawsze ona 
wpływa na nie kierowniczo — korzystniej lub mniej 
korzystnie, według tego czy jest lepszą lub gorszą.

Jak faktycznie u głównych filozofów i uczonych 
w ostatnich wiekach przekonania ich religijne i me­
tafizyczne wpływały kierowniczo na ich badania i od­
krycia, wykazałem to niejednokrotnie na tem miej­
scu h — A czy może p. Mahrburg przystąpił do 
swoich studyów nad celowością bez metafizyki? On 
na to pozuje; powtarza, że ani przeczyć, ani twier­
dzić celowości w naturze nie chce, tem mniej zaga­
dnień o Bogu przesądzać; — pokazałem jednak jak 
na dłoni w rozbiorze jego książki, źe p. Mahrburg 
trzyma się z góry stanowiska przeczącego względem 
myśli celowej w świecie i względem Opatrzności — 
a to przeczucie jest oczywiście sądem o najwyższych 
przyczynach, jest metafizyką. — Czy może starzy

1 Por. Przegląd powszechny, t. v, str. 346; t. vi, str. 
69 i indziej.



ROZPRAWA Z P. SKÓRSK1M. 31r>

pozytywiści, jak Comte, Littre, obchodzili się bez 
metafizyki? Ale dowiedziono im juź sto razy tego 
samego co ja p. Mahrburgowi: że, głosząc iż abstra­
hują od tych kwestyi, wciąż s u p o n u j ą  w swych 
wywodach, że one zostały rozstrzygnięte przecząco. — 
Czy może p. Skórski jest tak nieszczęśliwy, że 
ustrzegą się od metafizyki, i sam popełnia to, czego 
odemnie wymaga: żeby filozof nic z góry nie wie­
dział? Niech tylko coś napisze o jakiej filozoficznej 
kwestyi, nie wyłącznie historycznej, ale rzeczowej; 
a wnet się pokaże, jakiej metafizyki się trzyma. 
W samej zresztą jego krytyce, czy niema śladu do- 
gmatyzmu i apryoryzmu? czemuż np. stanowisko p. 
Mahrburga, przeczące względem celowości przyjmuje 
on z góry jako nieskrępowane, a moje, twierdzące, 
odrzuca jako zależne i ograniczone? Pierwsze tem 
się zaleca, jego zdaniem, że »nie wikła interesów 
nauki z interesami wiary«; — ale przecież przecze­
nie w tej rzeczy niemniej wikła jak twierdzenie! nie 
mniej dotyka ono dogmat! Kiedy wiara afirmuje, że 
świat jest utworem Istoty najmędrszej — to może 
jeden filozof twierdzić, zgodnie z nią, drugi przeczyć, 
przeciwko niej; ale jakaż logika pozwala uprzywile­
jować przeczenie, i uważać je za nietykające wcale 
afirmacyi przeciwnej?

I ja zapewne, tak samo jak inni, hołduję meta­
fizyce — tylko mniej niż p. Mahrburg. Zaczynając 
pisać o celowości, wiedziałem już naprzód — przy­



DODATEK.31 fi

znam to p. Skórskiemu — że świat jest rozumnie 
zbudowany. Nie więcej jednak, a może mniej niż 
inni, byłem swem przekonaniem skrępowany. Ci, co 
przystępują do tej kwestyi z metafizyką materyali- 
zmu, zdeterminowani są z góry i wyłącznie do prze­
czenia celowości, i wyszukiwać muszą racyi w tym 
kierunku; celowość natury wobec ich metafizyki jest 
nonsensem i niemożliwością. Ja szukałem, czy są 
w przyrodzie dowody myśli celowej w niej panuj ą- 
cej; gdybym takowych nie był znalazł, byłbym so­
bie powiedział, że ta prawda, o której wiem z wiary 
nie daje się, przynajmniej wr obecnym stanie wiedzy, 
filozoficznie udowodnić — wieleź to innych jest prawd 
wiary w tem położeniu! — i byłbym na tem poprze­
stał. Ale wydawało mi się, że objawy i dowody celo­
wości, jakie daje natura, są więcej niż dostateczne, 
zestawiłem i ugrupowałem dane empiryczne; wypro­
wadziłem z nich wnioski podług praw logicznych. — 
Jeśli mi zarzucą bądź pomyłki w' faktach, bądź nie­
ścisłość we wnioskach — będą to wprawdzie zarzuty 
przedmiotowe, moggpa sprawę wyświetlić. Ale jeśli 
mówią z góry ^ ^ p ó je  dowody ■ pję^mogą być dobre, 
dlatego, że jakiegoś wogóle dogmatu się trzymam — 
to tego doprawdy brać na seryo hle można.



S P I S  R Z E C Z Y .

Słowo wstępne.

Na widok przyrody uderza naprzód piękno — po­
tem celowość — ona jest koroną nauk przyro­
dniczych — skąd opozycya przeciwko niej? — 
Wyjątkowe położenie prawd życiowych wobec 
wiedzy lu d z k ie j.....................................................  1

ROZDZIAŁ I.

Co to jest celowość.

Cele w dziełach ludzkich — podobne działanie dla 
celów przypisujemy przyrodzie — nauka po­
twierdza to przeświadczenie. — Jakim sposo­
bem do tego sądu o naturze przychodzimy? — 
1° drogą analogii — 2° wnioskiem na zasadzie 
przyczynowości. — Znamieniem celowości: ide­
alna jedność z mnogich i rozmaitych czynni­
ków« ........................................................................ 7



318 SPIS R ZE CZY.

ROZDZIAŁ II,
Str.

Celowy ustrój przyrody.
Szkic celowego planu przyrody, w całości wzię­

tego — celowy powód i stosunek trzech kró­
lestw w naturze..................................  24

Świat nieorganiczny ma tylko celowość zewnętrzną 
czyli odnośną do życia. — Co znaczy astrono­
miczne położenie ziemi — warunki ciepła i świa­
tła — układ geograficzny powierzchni. — Te­
leología głównych składników planety: powie­
trza, wody, ziemi. — Kula ziemska jest »orga­
nizmem na zew nątrz»...................... ...  29

Królestwo roślin. — W żyjących, celowość wyższego 
rzędu, w e w n ę t r z n a  — zadanie rośliny wy­
maga odradzania się — i rozradzania — celowe 
urządzenie tych funkcyi. — Nadto w roślinach 
celowość odnośna do świata zwierzęcego — 
wielorakie ich zadanie względem zwierząt . . .  40

Królestwo zwierzęce. — Ze świadomości jako celu 
wyprowadzają się główne systemy organizmu 
zwierzęcego: — organa czucia (teleología oka)— 
systemy lokomocyi, karmienia się. oddychania, 
i celowość ich narządów — system nerwowy — 
teleología instynktów— natura máxime miranda
in rnin im is ...........................................................  47

Rozm aitość gatunków: — trojaki cel tej rozmaito­
ści: — 1° w genetycznym rozwoju, by jedne go­
towały warunki życia dla drugich. — 2° w obe­
cnym stanie: jedne gatunki służą drugim — 
i utrzymują się wzajemnie w równowadze — 
prawdziwe znaczenie »walki o byt«. — 3° Ta 
rozmaitość wypełnia świat ż y c ie m ..................  65



SPIS RZECZY. 319

ROZDZIAŁ III.

Dążność celowa natury i zarzuty materyalistów.
Zdrowy pogląd ludzkości na naturę, a wieczna opozy- 

cya materyalizmu i panteizmu. — Teorya szczę­
śliwego przypadku u Epikurejczyków i Wolte- 
ryanów — jej wadliwość. — Co to jest przy­
padek? — absolutna przypadku niepłodność. — 
Tłumaczenie harmonii świata jako illuzyi umy­
słu z łona tegoż świata pochodzących; — są 
przecież pewniki bezwzględne, podług których 
o harmonii świata sądzimy — czego dowodem 
są nawet zarzuty przeciwników, wytykające 
braki w celowości natury — odprawa tych za­
rzutów .......................................................  . . .  76

ROZDZIAŁ IV.
Czy ewolucyonizm zastępuje celowość.

Dzisiejsza twierdza materyalistów w »ewolucyoni- 
zmie«. — Myśl ewolucyi jest pierwotnie ce­
lową — czego w niej szukają materyaliści. — 
Czynniki ewolucyi: wpływ środowiska, po­
trzeby, selekcya, suponują już celowość. — 
Lamarck i Darwin — próżne wysiłki Spencera, 
by wyminąć celowość. — Natura rozstrzyga tę 
kwestyę faktami: — 1° racyonalnym ustrojem 
swoim, —2° pracą teraźniejszości dla przyszło­
ści, — 3° ciągłością między sztuką człowieka 
a sztuką natury: jednakowy system w zmyśl- 
ności — w instynkcie — w funkcyi żywotnej — 
w pracy sił nieorganicznych. — Więc natura 
prawdziwie dla celów d z ia ła ................... . . 95



320 SPIS RZECZY.

Str.
ROZDZIAŁ V.

Czy w naturze czy poza nią jest rozum?

Gdzie tkwi rozum, który cele natury zamierza? 
Panteiści osadzają ten rozum w samej natu­
rze — przypuszczanie w naturze bezwiednego 
instynktu — »zoomorfizm« przyrody — hipo­
teza wiedzy nieświadomej — filozoficzna nie­
możliwość tych przypuszczeń. — Natura i to 
zagadnienie rozstrzyga faktami: — jej celowość 
chybia w przypadkowych okolicznościach — za­
tem przyroda okazuje się rzeczą rozumnie zro­
bioną ale nierozumną« — więc rozum jest poza 
n i ą ............................................................................126

ROZDZIAŁ VI.

Człowiek jako cel przyrody.

Teorya »antropocentryczna« i jej przeciwnicy. — 
Celowa dążność natury musi mieć końcowy cel 
w człowieku — fizyczne i umysłowe własności 
człowieka okazują ten zamiar natury — pewne 
własności samej przyrody to potwierdzają. — 
Dlaczego jedynie istota rozumna, jak człowiek, 
może być końcowym natury celem? — Stosu­
nek natury do duszy w filozofii indyjskiej 
Sankhya. — Zarzuty z przeciwnego stanowiska 
i odpowiedzi na nie. — Jaki jest cel gwiazd? — 
hipoteza wielości światów zamieszkałych — 
druga hipoteza: że gwiazdy są resztkami ma- 
teryału do ukształcenia ziemi przeznaczonego— 
w każdym przypadku istoty rozumne są celem 
nierozumnych.........................................................146



S P IS  R ZE C Z Y . 321

S tr .
Dwojaka odnośnia natury do człowieka: służy jego 

życiu organicznemu — i kształci jego umysł, 
o p o w i a d a  mu Stwórcę. — Najwyższe prawa 
rządzące światem — zjawiskowa nieskończo­
ność. — P i ę k n o ś ć  natury — jak się stopniowo 
rozwija w trzech królestwach — przymieszka 
brzydoty i jej znaczenie w przyrodzie — sto­
sunek piękna natury do cz łow iek a ................... 182

ROZDZIAŁ VII.

Bóg jako początek celowości.

Celowość natury jest f a k t y c z n i e  w ludzkości 
głównym dowodem istnienia Boga — świade­
ctwa najstarszych pomników. — Celowość jest 
też i s t o t n i e  dowodem ścisłym bytności Bo­
ga. — Kant o argumencie teleologicznym —
jego zarzuty i ich bezpodstawność. — Dalsze 
wnioski — Bóg jako przyczyna zewnętrzna ce­
lowości świata — natura natur ans ■ ............... 198

ROZDZIAŁ VIII.

Najwyższy cel świata.

Bóg najwyższym celem stworzenia — dwojakie do­
wody tego twierdzenia: dedukcyjne i indukcyj­
ne — kwestya: »na co Bogu świat« ? powód
stworzenia w dobroci. — Platon i Księga Mą­
drości. — Jakim sposobem szczęście stworzeń 
i chwała Stwórcy są razem celem świata . . 2 2 3

C e lo w o ść  21



SPIS RZECZY.

ROZDZIAŁ IX.
Str.

Ostatnie wyniki z celowości.
Z tak pojętej celowości świata wynika światło i kie­

rownictwo dla nauki — i dla sfery moralnej. — 
Stosunek przyrody i jej determinizmu dla rzą­
dów Opatrzności — moralny wpływ człowieka 
na bieg świata — ostatnie słowo nauki . . . 234

DODATEK.

I. Rozprawa z p. Mahrburgiem.

Jak p. Mahrburg zapatruje się na celowość w na­
turze — jak zwalcza nasze dowody celowości —
jak sam udawadnia własny pogląd — jak tra­
ktuje moją książkę . .....................................  253

U. Rozprawa z p. Skórskim.

Twarde zarzuty p. Skórskiego przeciw p. Mahr- 
burgowi. — Zarzuty przeciw mnie. — Co to 
jest być filozofem? — Wolność od dogmatu. — 
Stanowisko przedawnione ................................. 305










